
Copyright @author/s 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu  

Al-Qur’an 
Volume 6 Issue 2 2025, Pages 77-87 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

  

Tafsir Ayat-Ayat Muqatha’ah Perspektif Al Mawardi: Telaah 
Surah Al-Baqarah Ayat 1 

 
Muhammad Ziaurrahman1, Zaki Arif2,  

1Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
2Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia  

 
Email Correspondence; 
ziy.rhmn11@gmail.com  

Arif.zaki@gmail.com  
 

Abstract 
	
This article discusses the interpretation of the muqatha’ah verses, specifically Surah al-Baqarah 
verse 1, which begins with the letters Alif Lam Mim, from the perspective of Abu Hasan al-
Mawardi. The purpose of this study is to explore al-Mawardi’s understanding, approach, and 
contribution to the interpretation of these muqatha’ah letters, which have long been 
recognized as a unique linguistic and theological phenomenon in the Qur’an. This research 
employs a literature review method by analyzing al-Mawardi’s work An-Nukat wa al-‘Uyun and 
comparing it with the views of other classical mufassir (Qur’anic exegetes) regarding the 
muqatha’ah verses. The findings show that al-Mawardi offers diverse and profound 
interpretations, combining linguistic, numerical, and historical approaches to reveal the 
meanings behind these letters. His approach not only explains the muqatha’ah verses as signs 
of the greatness and miraculous nature of the Qur’an but also as an intellectual challenge for 
Muslims to understand the revelation more deeply. In conclusion, al-Mawardi’s interpretations 
enrich the classical tafsir tradition by opening a broad dialog on the symbolic meanings of the 
muqatha’ah verses. These findings are significant as a foundation for further research to 
explore the theological and rhetorical functions of the muqatha’ah verses in a modern context. 
 
Keywords: Muqatha’ah Verses, Al-Mawardi, Qur’anic Symbolism. 
 
 

Abstrak 
 
Artikel ini membahas penafsiran ayat-ayat muqatha’ah, khususnya Surah al-Baqarah ayat 1 
yang diawali dengan huruf Alif Laam Miim, dalam perspektif Abu Hasan al-Mawardi. Tujuan 
penelitian ini adalah menggali makna, pendekatan, dan kontribusi al-Mawardi dalam 
memahami huruf-huruf muqatha’ah yang selama ini menjadi fenomena linguistik dan teologis 
unik dalam Al-Qur’an. Penelitian menggunakan metode kajian pustaka dengan menganalisis 

https://jogoroto.org/
mailto:ziy.rhmn11@gmail.com
mailto:Arif.zaki@gmail.com


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 78 
			

Copyright @author/s  

kitab An-Nukat wa al-‘Uyun karya al-Mawardi, serta membandingkan pendapat para mufassir 
klasik lainnya terkait ayat-ayat muqatha’ah. Hasil kajian menunjukkan bahwa al-Mawardi 
memberikan tafsir yang beragam dan mendalam, menggabungkan pendekatan linguistik, 
numerik, dan sejarah untuk mengungkap makna huruf-huruf tersebut. Pendekatan ini tidak 
hanya menjelaskan ayat muqatha’ah sebagai tanda kebesaran dan mukjizat Al-Qur’an, tetapi 
juga sebagai tantangan intelektual bagi umat Islam dalam memahami wahyu secara lebih 
mendalam. Kesimpulannya, penafsiran al-Mawardi memperkaya khazanah tafsir klasik dengan 
membuka ruang dialog yang luas tentang makna simbolik ayat-ayat muqatha’ah. Temuan ini 
penting sebagai landasan untuk penelitian lanjutan yang dapat menggali lebih jauh fungsi 
teologis dan retoris ayat-ayat muqatha’ah dalam konteks modern. 
 
Kata kunci: Ayat Muqatha’ah, Al-Mawardi, Simbolisme Al-Qur’an. 
 
Pendahuluan  

Al-Qur'an memiliki banyak keunikan dan keistimewaan, baik dari aspek bahasa maupun 
sisi  makna. (Aisa et al., 2019) Salah satu keistimewaan dalam al-Qur’an adalah ayat-ayat 
muqatha’ah, yaitu ayat-ayat dalam al-Qur’an yang terdiri dari beberapa huruf yang terletak di 
sejumlah pembuka surat.  Ayat-ayat muqatha‘ah merupakan fenomena linguistik dan teologis 
yang khas dalam Al-Qur’an. Terdiri dari rangkaian huruf-huruf terpisah seperti Alif laam Ra, Alif 
Laam Miim, Alif Laam Miim Ra, Ta Ha, Ha Miim, Kaf Ha ya ‘Ain Sad, dan lain sebagainya.  

Namun keunikan tersebut seringkali tidak tersentuh oleh sebagian mufassir klasik 
sehingga menyebabkan adanya ayat-ayat yang tidak diketahui maknanya. Sebagian mufassir 
klasik sangat berhati-hati dalam menafsirkan al-Qur’an serta menggunakan metode yang  ketat 
terutama dalam menafsirkan ayat-ayat muqatha’ah. (Hamidullah Mahmud, 2024) Contohnya 
pada tafsir Jalalain, Jalaluddin as-Suyuti dan al-Mahalli secara konsisten menafsirkan ayat-ayat 
muqatha’ah dengan redaksi كلاذب هدارمب ملعا الله  (hanya Allah yang mengetahui maksudnya). (Mahlly, 
2010) Namun, bukan berarti para mufasir klasik tidak memahami sama sekali ayat-ayat 
tersebut. Pilihan mereka untuk tidak menafsirkannya secara lebih jauh justru didasari oleh 
alasan yang kuat, yakni untuk menjaga kesucian makna Ilahiyyah dari sifat-sifat insaniyyah. 
Selain itu, ayat-ayat muqatha’ah juga sering dikaitkan dengan kategori ayat-ayat mutasyabihat, 
yaitu ayat-ayat yang maknanya hanya diketahui oleh Allah SWT.(Mubhar, 2020) Oleh karena itu, 
mereka memilih untuk menyerahkan makna ayat-ayat ini sepenuhnya kepada Allah sebagai 
bentuk ketundukan dan penghormatan terhadap wahyu.  

Salah satu mufasir klasik yang memberikan perhatian dan penafsiran terhadap ayat-
ayat muqatha’ah adalah Abu Hasan Ali bin Muhammad bin Habib al-Mawardi. Al-Mawardi 
dipandang sebagai tokoh pewaris dalam tradisi keilmuan Islam klasik, khususnya bidang tafsir 
al-Qur’an dan meninggalkan karya tafsir monumental dengan nama An-Nukat wa al-
‘Uyun.(Hakim, 2019) Dalam kitab tafsir tersebut nampak jelas bagaimana upaya al-Mawardi 
menafsirkan ayat-ayat Muqatta’ah sehingga para pembaca mengetahui apa makna dan 
maksud dibalik ayat-ayat tersebut.  

Pentingnya mengkaji ayat-ayat muqatha’ah ini ini tidak dapat dipisahkan dari upaya 
menafsirkan maknanya, baik melalui penafsiran yang spekulatif maupun data historis yang 
konkret. Lebih dari itu, dengan mengetahui penafsiran ayat-ayat muqatta’ah ini akan 
memperkuat keyakinan kita akan eksistensi Al-Qur'an serta kemukjizatannya yang menyimpan 
banyak rahasia. (Irdan & Miswar, 2025) 

 Artikel ini akan mengkaji secara khusus menelaah penafsiran Al-Mawardi terhadap 
ayat-ayat muqatha‘ah, khususnya Surah Al-Baqarah ayat 1 (yang dimulai dengan huruf Alif 
Laam Miim). Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji penafsiran Al-Mawardi terhadap ayat Alif 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 79 
			

Copyright @author/s  

Laam Miim tersebut, dengan fokus menelusuri pendekatan, makna, dan kontribusinya dalam 
kerangka tafsir klasik. Selain itu, kajian ini didasari oleh pentingnya memahami fungsi retoris 
dan teologis ayat-ayat muqatha‘ah untuk mengungkapkan berbagai makna dari ayat-ayat 
tersebut. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode analisis kualitatif-deskriptif yang dilaksanakan 
melalui studi pustaka (library research). Fokus utama penelitian ini adalah menganalisis 
penafsiran Al-Mawardi terhadap ayat muqatha‘ah Alif Laam Miim pada Surah Al-Baqarah ayat 1 
sebagaimana tertuang dalam karya tafsirnya, An-Nukat wa al-‘Uyun. Penelitian ini juga 
membandingkan pandangan Al-Mawardi dengan beberapa pendapat ulama mengenai 
penafsiran ayat-ayat muqatta’ah.  

Data primer dalam penelitian ini yakni kitab tafsir an-Nukat wal-‘Uyun karya al-Mawardi, 
khususnya bagian penafsiran surah al-Baqarah ayat 1. Data sekunder diperoleh dari berbagai 
sumber ilmiah yang relevan, seperti kitab-kitab tafsir klasik lain, artikel jurnal akademik, buku-
buku keislaman, dan karya penelitian yang membahas ayat-ayat muqatha‘ah dan keilmuan 
seputar penafsiran al-Qur’an. Analisis data dilakukan dengan menelaah secara mendalam 
kerangka pemikiran al-Mawardi, baik dari sisi metode dan pola penafsiran dalam memahami 
ayat-ayat muqatha’ah.  Hasil analisis ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi 
pengembangan kajian tafsir, khususnya dalam memahami fenomena linguistik ayat-ayat 
muqatta’ah dalam al-Qur’an. 
 
Hasil Dan Pembahasan 

Dalam pembahasan ini, akan diuraikan tentang perbedaan kategori ayat  serta beragam 
ayat-ayat muqatha‘ah dalam al-Qur’an. Kajian ini diawali dengan pemahaman dasar tentang 
apa yang dimaksud dengan ayat-ayat muqatha‘ah, baik secara linguistik maupun terminologis, 
untuk kemudian ditelaah lebih lanjut melalui perspektif tafsir al-Mawardi terhadap surah al-
Baqarah ayat pertama. 

 
Biografi al-Mawardi dan Selayang Pandang kitab an-Nukat wa al-‘Uyun 

Nama lengkapnya adalah Abu al-Hasan 'Ali bin Muhammad bin habib al-Mawardi al-
Basri al-Shafi'i (Hakim, 2019). Beliau lahir di Basrah pada tahun 364 H. Nama "al Mawardi" 
adalah julukan dari pekerjaannya, yang artinya "air bunga", karena beliau bekerja kepada 
Bapaknya dengan menjajakan air bunga. Sedangkan al-Basri merupakan nisbat kepada tempat 
kelahirannya, yaitu kota Basrah. Sebutan al-Shafi’i menunjukkan bahwa ia merupakan pengikut 
mazhab al-Shafi’i. al-Mawardi menghabiskan masa hidupnya lebih banyak di kota Baghdad dan 
beliau juga wafat di kota tersebut pada tahun 450 H/1058 M (Al-Mawardi, 1992). Pendidikan al-
Mawardi dihabiskan di Baghdad pada saat Baghdad menjadi pusat peradaban, pendidikan dan 
ilmu pengetahuan (Asral Wadi & Mulyanto Abdullah Khayr, 2024). Beliau mempelajari dan 
mendalami berbagai ilmu keislaman dari ulama ulama besar di Baghdad. al-Mawardi 
merupakan salah seorang yang tidak pernah puas terhadap ilmu. Ia selalu berpindah-pindah 
dari satu guru keguru yang lain untuk menimba ilmu pengetahuan. Beliau banyak 
menghasilkan beberapa karya Adapun karya-karyanya, antara lain: Al-Ahkam as-Sultaniyah, 
Adab al-Wazir: Qawanin al-Wizarah wa Siyasah al-Mulk, Adab al-Dunya wa al-Din, Adab al-Qadi , 
Nasihah al-Mulk, al-Amthal wa al-Hikam dan sebagainya. 

Beliau memiliki kitab tafsir yang berjudul al-Nukat wa al-‘Uyun dan ditulis pada masa 
daulah dinasti Abbasiyah (945-1055). Kitab tafsir ini tergolong ringkas dan tidak mencakup 
seluruh ayat-ayat al-Qur'an. Penulisnya menggunakan manhaj al-bayani, yakni dengan 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 80 
			

Copyright @author/s  

menggunakan pendekatan sastra Arab dan balaghah, yang juga dikenal dengan at-tafsir al-
lughawi. Dalam hal ini, al-Mawardi menyebutkan asal kata, disertai dengan penjelasan derivat 
atau perubahannya, yang biasanya diperkuat oleh sya’ir-sya’ir Arab. mengorelasikannya 
dengan maksud ayat (Iyazi, 1996). al-Mawardi juga menghimpun beberapa pendapat ulama 
tafsir mulai dari kalangan sahabat hingga ulama tafsir sesudahnya (Manaf, 2023). 

Dalam mukaddimah kitab al-Nukat wa al-Uyun, beliau menjelaskan latar belakang 
penulisan dan manhaj yang digunakannya. Kemudian disusul dengan menerangkan tentang 
nama-nama al-Qur'an, pembagian surah, al-Qur'an diturunkan atas tujuh huruf, kemu'jizatan 
al-Qur'an, kebolehan berijtihad demi memperoleh pemahaman yang benar terhadap ayat 
(Mawardi, 1992). Bahkan, beliau menekankan pentingnya melakukan perenungan dan analisa 
atas ayat-ayat al-Qur'an, baik menyangkut makna lahiriyah (tersurat) maupun bathiniyah 
(tersirat). 
 
B. Sekilas Ayat Muhkam dan Mutasyabbih 

Terdapat dua kategori ayat dalam al-Qur’an yaitu ayat muhkam dan ayat mutasyabbihat 
(Najib & Rokib, 2024). Dalil ayat al-Qur’an yang menjelaskan tentang adanya kedua ayat ini 
adalah surah ‘Ali Imran ayat 7 sebagai berikut: 

 
 ءَاَۤغتِبْاوَ ةَِنْتفِلْا ءَاَۤغتِبْاُ ھنْمَِ ھَباشََت امَ نَوُْعبَِّتَیَف غٌیْزَ مْھِبِوُْلُق يْفِ نَیْذَِّلا اَّمَاَف ۗ تٌھٰبِشَٰتمُ رُخَُاوَ بِتٰكِلْا ُّمُا َّنھُ تٌمٰكَحُّْم تٌیٰاُٰ ھنْمِ بَتٰكِلْا كَیَْلعَ لَزَنَْا يْٓذَِّلا وَھُ
 بِاَبلَْلاْا اوُلوُا َّٓلااِ رَُّكَّذَی امَوَ ۚ اَنِّبرَ دِنْعِ نْمِّ ٌّلكُ ھٖۙبِ اَّنمَاٰ نَوُْلوُْقَی مِلْعِلْا ىفِ نَوْخُسِّٰرلاوَُۘ ّٰ̀ َّلااِ ھَٓٗلیْوِْأَت مَُلعَْی امَوَ ھٖۚلِیْوِْأَت

 
Artinya: Dialah (Allah) yang menurunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu (Nabi 

Muhammad). Di antara ayat-ayatnya ada yang muhkamat,84) itulah pokok-pokok isi Kitab 
(Al-Qur’an) dan yang lain mutasyabihat.85) Adapun orang-orang yang dalam hatinya ada 
kecenderungan pada kesesatan, mereka mengikuti ayat-ayat yang mutasyabihat untuk 
menimbulkan fitnah (kekacauan dan keraguan) dan untuk mencari-cari takwilnya. Padahal, 
tidak ada yang mengetahui takwilnya, kecuali Allah. Orang-orang yang ilmunya mendalam 
berkata, “Kami beriman kepadanya (Al-Qur’an), semuanya dari Tuhan kami.” Tidak ada yang 
dapat mengambil pelajaran, kecuali ululalbab. 

 
 Lafaz muhkam berasal dari bahasa Arab dari kata hakama yang bermakna jelas 
maknanya. Dalam Lisan al-‘Arab lafaz muhkam berarti hal yang tidak ada keraguan dan tidak 
ada perbedaan didalamnya (Ibnu Manzhur, 2008). Menurut al-Muhakkam atau ulama ahli ushul 
fiqh lafaz muhkam adalah kata yang menunjukkan dirinya melalui maknanya dengan petunjuk 
yang pasti dan jelas serta tidak membutuhkan takwil, takhsis atau naskh pada saat kenabian 
dan masa turun wahyu (Kartono, 2025). Selain itu, Muhkam hukumnya wajib dan mutlak untuk 
diamalkan serta yakin atas kewajiban pengamalannya tanpa keraguan.  

Lafaz muhkam terbagi menjadi dua, yaitu: pertama Muhkam Lidzatihi yang sudah 
dijelaskan sebelumnya dan kedua Muhkam lighairihi yang tidak diikuti oleh naskh pada masa 
Nabi sampai dengan beliau wafat (Mubarrak, 2023). 
 Dalam kaidah tafsir karya Quraish Shihab yang termasuk ayat-ayat muhkam adalah: 

1. Ayat yang tidak multitafsir atau hanya menerima satu penafsiran 
2. Ayat yang diketahui maksudnya, baik melalui takwil atau penafsiran atau karena 

kejelasan redaksinya sendiri. 
3. Ayat yang tidak mansukh atau kandungannya tidak dapat dibatalkan 
4. Ayat yang jelas maknanya dan tidak membutuhkan penjelasan dari luar dirinya, atau 

ayat yang tidak disentuh oleh sedikitpun penafsiran (Shihab, 2023). 
Sedangkan Mutasyabih juga berasal dari bahasa Arab dari kata syabaha atau isytabaha yang 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 81 
			

Copyright @author/s  

bermakna hal yang samar atau menyerupai satu sama lain. Menurut istilah mutasyabih adalah 
lafaz yang tidak menunjukkan sesuatu yang dimaksud dan sesuatu yang samar pada lafaznya. 
Hukum ayat mutasyabbih menurut ulama khalaf adalah boleh menafsirkannya sesuai dengan 
bahasa dan tidak merusak kesucian Ilahi serta harus dipahami dengan landasan kepada yang 
muhkam. Berbeda dengan pandangan ulama salaf yang harus menyerahkan pemahamannya 
terkait ayat mutasyabbihat kepada Allah dan tidak mencari penafsirannya (Refki & Najiah, 
2022). 

Lafaz mutasyabih terbagi menjadi dua, yaitu: pertama mutasyabih dalam lafaz, yaitu huruf 
muqatha’ah pada awal surah dan yang kedua mutasyabih dalam makna, yaitu makna kata yang 
mustahil dikemukakan seperti ayat-ayat tentang sifat Allah. Ayat-ayat mutasyabihat terdapat 
pada: 

1. Ayat yang tidak dipahami kecuali dengan penjelasan 
2. Ayat yang multitafsir atau mengandung kemungkinan banyak makna 
3. Ayat yang mansukh yang tidak diamalkan karena batal hukumnya 
4. Kisah kisah dalam al-Qur’an 
5. Huruf-huruf terputus yang terdapat pada awal beberapa surah 
6. Ayat-ayat yang berbicara tentang metafisika dan sama sekali tidak dapat diketahui 

seperti, api neraka, surga, dan sifat-sifat Allah. 
Dari beberapa uraian tentang muhkam dan mutasyabih diatas, dapat diambil kesimpulan 

bahwa muhkam merupakan ayat-ayat yang maknanya sudah bisa dimengerti dengan tegas dan 
jelas, sedangkan dengan mutasyabih merupakan ayat yang maknanya masih samar dan 
membutuhkan penjelasan. Kedua kategori ayat ini juga memberikan hikmah bagi kita untuk 
senantiasa bertadabbur dan mendalami makna wahyu Ilahi tanpa mengabaikan keterbatasan 
pengetahuan mereka. 
 
C. Definisi Ayat-Ayat Muqatha’ah  
 Secara terminologis, Ayat-ayat muqatha’ah adalah struktur ayat-ayat dalam al-Qur’an 
yang tersusun dengan huruf-huruf muqatha’ah. Ayat-ayat ini mengandung satu atau lebih 
huruf muqatha’ah dan membentuk bagian dari struktur awal surah. Adapun ahruf muqathaah 
adalah huruf-huruf hijaiyyah yang terpotong dan menjadi elemen dalam struktur ayat tersebut 
(Ilyas, 2019). Dalam hal ini, ahruf adalah huruf-huruf dasarnya, sedangkan ayat muqatha‘ah 
adalah ayat lengkap yang tersusun dari satu atau lebih huruf-huruf tersebut.  

Dr. Husein Nashar dalam kitab Fawatih as-Suwar al-Karim menyebutkan bahwa terdapat 
berbagai istilah yang serupa dengan ahruf muqatha’ah yaitu, awail al- suwar,  al-huruf al-tahajji,  
dan fawatih al-suwar (Dr. Nashar, 2002). Dinamakan awail al-suwar karena semua hurufnya 
terletak di awal surah, dinamakan al-huruf al-tahajji karena huruf hurufnya dibaca dengan cara 
mengeja, dan dinamakan fawatih al-suwar karena huruf hurufnya menjadi pembuka surah. 
namun dalam artikel ini, peneliti memilih menggunakan istilah ayat-ayat muqatha‘ah, karena 
istilah ini tidak hanya menekankan aspek huruf sebagai unsur linguistik, melainkan juga 
mencerminkan keutuhan ayat dalam konteks struktur Al-Qur’an. 

Term ayat-ayat muqatha’ah dalam al-Qur’an terletak pada 28 surah dan terdapat pada 
29 ayat. Salah satu contoh ayat muqattaah dalam al-Qur’an terdapat pada ayat pertama Q.S al-
Baqarah: 

  ۚ◌ مّۤلۤا
Artinya:   
Alif Lām Mīm. 
Selain pada surah al-Baqarah ayat ملا  juga terletak pada 6 surah: surah al-Baqarah, Ali-

Imran, al-Ankabut, al-Rum, Luqmann, dan as-Sajdah. Redaksi ayat muqatha’ah yang lain seperti 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 82 
			

Copyright @author/s  

رلا  terletak pada 4 surah: surah Hud, Yusuf, Ibrahim, dan al-Hijr. رملا  terletak pada satu surah: al-
Ra’d. مح  terletak pada 7 surah: surah Gafir, Fushshilat, al-Syura, al-zukhruf, al-Dukhan, al-
Jatsiyyah, dan al-Ahqaf. قسع  terletak pada surah al-Syura. ص terletak pada surah Shad. مسط  
terletak pada dua surah: surah al-Syu’ara dan al-Qashash. سط  terletak pada surah al-Naml. ھط  
terletak pada surah Taha. ق terletak pada surah Qaf. صعیھك  terletak pada surah Maryam. ن 
terletak pada surah al-Qalam. صملا  terletak pada Surah al-A’raf. Dan سی  terletak pada surah 
Yasin. Keseluruhan term diatas terletak pada ayat pertama di setiap surah kecuali term قسع  
yang terletak pada ayat kedua surah al-Syura.  
 Dari daftar ayat-ayat muqatha‘ah yang ada, terlihat bahwa penggunaan huruf-huruf 
tersebut sangat bervariasi dan tidak mengikuti pola tertentu yang tetap. Walaupun secara tata 
bahasa huruf-huruf ini tampaknya tidak membentuk arti yang jelas, para ulama klasik sepakat 
bahwa huruf-huruf tersebut mengandung makna yang dalam (Irdan & Miswar, 2025). Sebagian 
menafsirkannya sebagai bentuk mukjizat Al-Qur’an, ada juga yang menganggapnya sebagai 
simbol kekuasaan wahyu, dan ada pula yang melihatnya sebagai penanda awal tema surah. 
Huruf-huruf ini memang terlihat seperti huruf biasa yang terpisah-pisah, tetapi banyak diyakini 
memiliki pesan tersembunyi yang ingin disampaikan Allah. Karena itulah, para ulama terus 
membahas dan menafsirkan ayat-ayat ini untuk memahami maknanya, baik dari sisi bahasa 
maupun dari segi pesan keagamaannya. 
 
Pandangan Ulama Terkait penafsiran Ayat-Ayat Muqatha’ah 
 Pembahasan mengenai ayat-ayat muqatha‘ah telah menjadi kajian yang menarik 
sekaligus kontroversial di kalangan ulama tafsir sejak masa sahabat, tabi‘in, hingga para 
mufasir. Meskipun bentuk ayat-ayat ini hanya terdiri dari rangkaian huruf-huruf hijaiyyah yang 
tidak membentuk kata secara langsung, para mufasir tidak memandangnya sebagai bagian 
yang kosong makna dan tidak  menjadikan  ayat  ini kehilangan makna performatifnya.(Anni & 
Hakim, 2020) Justru sebaliknya, mereka meyakini bahwa ayat-ayat ini mengandung isyarat atau 
rahasia tertentu yang penting untuk dipahami. Secara umum, sekian banyak pendapat yang 
muncul dapat dikelompokkan ke dalam dua pandangan utama: 
 

1. Ayat-ayat muqatha’ah sebagai rahasia Ilahi 
Beberapa ulama berpendapat bahwa ayat-ayat muqatha’ah, yakni ayat yang 

mengandung huruf huruf hijaiyyah terputus merupakan bagian dari rahasia Allah 
SWT.(Umar, 2021)  Tidak ada yang mengetahui makna pastinya kecuali Allah SWT 
sendiri. Pandangan ini berdasarkan pada perbedaan dua konsep huruf bahasa Arab.(Al-
Maliqi, 2002)  Pertama adalah huruf al-Mabani, yaitu huruf-huruf hijaiyyah yang 
berfungsi sebagai penyusun kata dan tidak memiliki arti khusus. Kedua, adalah huruf al-
ma’aani yaitu huruf yang mengandung makna tertentu dalam konteks kalimat. Seperti,   

قوف  (diatas), يف  (di), ىلا  (ke) dan lain sebagainya. 
Jika kita cermati ayat-ayat muqatha‘ah dalam Al-Qur’an, semua huruf yang 

digunakan di dalamnya termasuk dalam kategori huruf al-mabani. Ini menujukkan 
bahwa huruf-huruf tersebut tidak memiliki arti khusus menurut bahasa Arab yang 
dikenal secara umum. Oleh karena itu, banyak ulama meyakini bahwa manusia tidak 
bisa mengetahui makna sebenarnya dari ayat-ayat ini selain Allah sendiri.(Mubhar, 
2020) Atas dasar itulah, sebagian mufasir tetap berpendirian bahwa ayat-ayat 
muqatha‘ah adalah bagian dari hal-hal yang Allah rahasiakan maknanya sebagai bentuk 
kemukjizatan dan ujian keimanan. Bahkan ulama besar seperti Mahmud Syaltut dalam 
kitab tafsir al-Qur’an al-Karim menegaskan: 

 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 83 
			

Copyright @author/s  

رِوَُّسلاِ حتِاوََف ىوَسِ ھِمِلْعِبِ ىَلاَعَتُ 6َّ رََثْأَتسْا امَ نِآرُْقلْا يفِ سَیَْل  
 Artinya:  
“Tidak ada dalam al-Qur’an yang Allah sembunyikan maknanya kecuali fawatih al-suwar 
(al- huruf al-muqatta‘ah)” (Syaltut, 2002). 

 
2. Ayat-ayat Muqatha’ah maknanya dapat diketahui. 

Sebagian besar ulama menyatakan bahwa ayat-ayat muqatha’ah memiliki makna 
yang dapat ditakwil dan dipahami.(Umar, 2021) Pandangan ini didasarkan pada prinsip 
bahwa Al-Qur’an diturunkan sebagai petunjuk bagi seluruh umat manusia. Maka, 
apabila terdapat bagian dalam Al-Qur’an yang sama sekali tidak bisa dimengerti, hal itu 
akan bertentangan dengan fungsi utama Al-Qur’an sebagai sumber hidayah. Petunjuk 
hanya akan efektif apabila isinya dapat dipahami oleh orang yang dituju. 

Mereka yang mendukung pandangan ini menunjukkan bahwa para sahabat Nabi 
dan ulama terdahulu telah berusaha menafsirkan ayat-ayat muqatha’ah. Seperti dalam 
Tafsir al-Ṭabari yang mengutip riwayat sahabat dalam menafsirkan ayat-ayat 
Muqatha’ah: 

 
ّدحُ ملعأ   الله انأ :لاق ،»ملأ«:ھلوق :لاق ،ریبج نب دیعس نع ،بئاسلا نب ءاطع نع ،ناظقیلا وبأ انثدح :لاق ،دیبعُ يبأ نع تُثِ  

(Al-Thabari, 1999). 
Artinya:  
Diriwayatkan kepadaku dari Abū ‘Ubaid, ia berkata: Telah menceritakan kepada kami Abū 
al-Yaqẓān, dari ‘Aṭā’ ibn al-Sā’ib, dari Sa‘īd ibn Jubayr, bahwa sa’id Ibn Jubair menafsirkan 
huruf-huruf " ملا " sebagai singkatan dari " ملعأ الله انأ " (Aku adalah Allah yang Maha 
Mengetahui). Penafsiran serupa juga datang dari Ibn Abbas.  

Penafsiran simbolik ini kemudian dikembangkan oleh para mufasir kontemporer 
seperti Ibn ‘Ashr dalam kitab tafsir al-Tahrir wa at-Tanwir:  

 
 وَْأ لٍَّوَأ وَْأ دٍحََأ ىَلإٌِ ةرَاشَإِ فُلَِلأْا لاًَثمَ ملأف سنأ نب عُیبَِّرلا وَِأِ يّظِرَُقلْا نُبُْ دَّمحَمُُ ھَلاَقوَ ،سٍاَّبعَ نِبْا نِعَ رٍیَْبجُ نُبُْ دیعِسَُ هاوَرَ
،كَلَِذ وُحَْنوَ ،دٍیجِمَ وَْأ كٍلِمَ ىَلإِ مُیمِلْاوَ ،فٍیطَِل ىَلإِ مَُّلالاوَ ٍ،يّلِزََأ . 

Artinya:  
"Riwayat ini dibawakan oleh Sa‘īd bin Jubayr dari Ibnu ‘Abbās, dan juga dikatakan oleh 
Muḥammad bin al-Quraẓī atau al-Rabī‘ bin Anas, bahwa makna 'Alif Lām Mīm' adalah alif 
merupakan isyarat kepada 'Aḥad' (Yang Maha Esa), atau 'Awwal' (Yang Maha Awal), atau 
'Azalī' (Yang Maha Kekal); lām menunjuk kepada 'Laṭīf' (Yang Maha Lembut); dan mīm 
menunjuk kepada 'Malik' (Yang Maha Merajai) atau 'Majīd' (Yang Maha Mulia), dan 
sebagainya.  

Ibn Ashr menyatakan bahwa huruf alif menunjuk kepada sifat Ahad atau Azali, 
lam kepada Lathif, dan mim kepada Majid atau Malik. Artinya, setiap huruf mengandung 
makna teologis tertentu yang merujuk pada nama-nama dan sifat-sifat Allah  (Ibn ’Asyur, 
1984). 

Di samping itu, para mufasir seperti al-Farrā’, Sayyid Qutb, dan Ibn ‘Āshūr 
memandang ayat-ayat muqatha’ah sebagai bentuk i‘jāz (kemukjizatan) Al-Qur’an. 
Dengan huruf-huruf hijaiyyah yang sering digunakan dalam kehidupan sehari-hari, Allah 
SWT menantang manusia untuk menyusun sesuatu yang sebanding dengan Al-Qur’an. 
Namun, tidak seorang pun yang mampu melakukannya, sehingga menunjukkan bahwa 
Al-Qur’an bukanlah hasil karya manusia, melainkan wahyu dari Tuhan. (Ilyas, 2019) 

Dengan demikian, meskipun terdapat perbedaan dalam menafsirkan ayat-ayat 
Muqatha’ah, para ulama tetap meyakini bahwa ayat-ayat muqatha’ah tidaklah tanpa 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 84 
			

Copyright @author/s  

makna. Sebaliknya, ayat-ayat ini memiliki pesan yang dalam, baik dari sisi kebahasaan 
maupun teologis, yang menegaskan kemukjizatan Al-Qur’an dan keagungan wahyu Ilahi. 

Penafsiran Surah al-Baqarah ayat 1 dalam Tafsir an-Nukat wal-Uyun. 
 Abu Hasan Ali bin Muhammad bin Habib al-Mawardi dalam kitab tafsirnya an-Nukat wa 
al-‘Uyun menunjukkan ketertarikan besar terhadap huruf-huruf muqatha’ah. Ia secara 
konsisten menafsirkan huruf-huruf ini karena dianggap sebagai unsur penting dari ayat-ayat 
yang muncul di awal beberapa surah dalam al-Qur’an.  
 Metode penafsiran al-Mawardi adalah beliau mengawalinya dengan menuturkan nama 
surah, baik madaniyah atau makkiyahnya, serta berbasis riwayat-riwayat yang ma’tsur. 
Kemudian, al-Mawardi dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an yaitu dengan menghimpun 
beberapa pendapat ulama dalam jumlah yang lumayan banyak (Hakim, 2019). Al-Mawardi 
konsisten menggunakan redaksi لیواقأ  (beberapa pendapat) atau تلایوأت  (beberapa ta’wil) 
sebelum menjabarkan penafsirannya (Al-Mawardi, 1992). Hal ini menunjukkan bahwa al-
Mawardi berusaha menyajikan pandangan yang beragam sebelum menyampaikan analisisnya.  
 Dalam menafsirkan ayat “Alif Lam Mim” pada Qur’an Surah al-Baqarah ayat 1, al-
mawardi mengawali pembahasannya dengan mengatakan para mufasir berbeda pendapat 
mengenai makna ayat ini, dan terdapat delapan pendapat: 

Pendapat pertama, Huruf-huruf ini merupakan salah satu nama dari al-Qur’an, seperti 
halnya al-Furqan dan adz-Dzikr. Ini adalah pendapat Qatadah dan Ibn Jurayj. Pendapat kedua 
disampaikan oleh Zayd bin Aslam bahwa huruf-huruf ini adalah nama dari surah (yang 
bersangkutan). Selanjutnya Pendapat ketiga oleh as-Suddi dan asy-Sya‘bi bahwa huruf-huruf 
ini adalah nama Allah yang agung (al-ism al-a‘zam). Pendapat keempat, Huruf-huruf ini 
merupakan sumpah yang diucapkan oleh Allah Ta‘ala. Huruf-huruf tersebut termasuk bagian 
dari nama-nama Allah. Pendapat ini dikemukakan oleh Ibn ‘Abbas dan ‘Ikrimah.  

Selanjutnya Pendapat kelima, Huruf-huruf tersebut adalah potongan dari beberapa kata 
atau pernyataan. Alif berasal dari kata ana (aku), laam dari Allah, dan miim dari a‘lam 
(mengetahui), sehingga maknanya menjadi: “Aku adalah Allah Yang Maha Mengetahui.” Ini 
adalah pendapat Ibn Mas‘ud dan Sa‘id bin Jubayr, serta diriwayatkan pula dari Ibn ‘Abbas 
dengan redaksi yang serupa. Pendapat keenam, Setiap huruf dalam rangkaian ini mengandung 
banyak makna. Misalnya: Alif adalah pembuka nama Allah (Allah), Laam adalah pembuka nama-
Nya Latif, Miim adalah pembuka nama-Nya Majid. Ada pula yang menafsirkan: Alif sebagai tanda 
nikmat-nikmat (a’la), Miim sebagai kemuliaan-Nya (majd). Sementara itu, ada juga yang 
menafsirkan huruf-huruf tersebut sebagai simbol waktu: Alif mewakili satu tahun, Laam tiga 
puluh tahun, Miim empat puluh tahun yang semuanya menunjukkan batas-batas waktu 
tertentu yang telah disebutkan oleh Allah.  

Pada pendapat ketujuh dijelaskan bahwa huruf-huruf muqatha‘ah seperti Alif Laam Miim 
ditafsirkan berdasarkan metode hisab al-jummal, yaitu sistem angka yang mengaitkan setiap 
huruf Arab dengan nilai numerik tertentu. Dalam riwayat disebutkan bahwa Ḥuyayy bin Akhtab, 
seorang tokoh Yahudi, menghitung nilai huruf-huruf tersebut ketika mendengar Nabi SAW 
membaca Surah al-Baqarah. Ia menyimpulkan bahwa Alif Laam Miim berjumlah 71, yang ia 
anggap sebagai tanda masa kenabian. Ketika Nabi menyebutkan huruf muqatha‘ah lainnya 
seperti Alif Laam Miim Ṣaad, Alif Laam Raa, dan Alif Laam Miim Raa, Ḥuyayy menghitung dan 
menemukan jumlah yang lebih besar, hingga total seluruhnya mencapai 734 tahun. 
Kebingungan ini membuat mereka berkata, “Kami tidak tahu apakah yang diberikan kepadamu 
itu sedikit atau banyak.” Penafsiran ini menunjukkan bahwa sebagian kalangan Yahudi 
memandang huruf-huruf muqatha‘ah sebagai kode rahasia yang mengandung informasi 
tentang masa kenabian atau kejayaan umat Islam.  



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 85 
			

Copyright @author/s  

Dan Pendapat terakhir yakni kedelapan menyatakan bahwa huruf-huruf muqatha‘ah 
adalah huruf-huruf hijaiyah yang digunakan Allah untuk menantang bangsa Arab. Al-Qur’an 
disusun dari huruf-huruf yang mereka kenal dan gunakan dalam bahasa mereka sehari-hari. 
Hal ini memperkuat bukti kelemahan mereka dalam menandingi al-Qur’an, karena susunannya 
bukan berasal dari bahasa asing. Sementara itu, huruf-huruf abjad seperti Abjad Hawwaz tidak 
menjadi dasar dalam pembentukan bahasa Arab. Ulama berbeda pendapat mengenai 
maknanya, dan terbagi dalam empat pandangan. Pertama, huruf-huruf tersebut 
melambangkan enam hari penciptaan alam semesta, sebagaimana pendapat al-Dahak bin 
Muzahim. Kedua, huruf-huruf itu dianggap sebagai nama-nama raja dari kaum Madyan, 
berdasarkan syair dari seorang penyair mereka. Ketiga, menurut riwayat Maimun bin Mihran 
dari Ibn ‘Abbas, huruf-huruf tersebut merujuk pada kisah simbolik tentang Nabi Adam, mulai 
dari pembangkangan hingga taubatnya. Keempat, huruf-huruf itu diyakini sebagai bagian dari 
nama-nama Allah, sebagaimana diriwayatkan dari Nabi SAW melalui Mu‘awiyah bin Qurrah. 

Penafsiran ayat-ayat muqatha’ah, khususnya Surah al-Baqarah ayat 1, dalam karya tafsir al-
Mawardi menunjukkan betapa kompleks dan beragamnya pemahaman para ulama terhadap 
simbol-simbol yang terkandung di dalamnya. Melalui pengumpulan berbagai pendapat yang 
mencakup aspek bahasa, numerik, sejarah, dan teologis, al-Mawardi tidak hanya 
memperlihatkan kedalaman kajian klasik terhadap ayat-ayat ini, tetapi juga membuka ruang 
dialog intelektual yang kaya antara berbagai pandangan. Huruf-huruf muqatha’ah bukan 
sekadar rangkaian huruf tanpa makna, melainkan memiliki dimensi makna yang luas, mulai 
dari penamaan Al-Qur’an, simbol kenabian, hingga tantangan bagi bangsa Arab untuk 
menandingi kitab suci ini (Usman & Turmudli, 2024). 

Kajian ini memperkuat pemahaman bahwa ayat-ayat muqatha’ah merupakan bagian 
integral dari mukjizat al-Qur’an yang penuh dengan rahasia dan hikmah, sekaligus 
memperlihatkan pendekatan tafsir yang kritis dan terbuka dalam tradisi intelektual Islam. 
Dengan demikian, telaah al-Mawardi memberikan kontribusi penting dalam memperkaya 
pemahaman kita tentang keistimewaan dan kedalaman ayat-ayat muqatha’ah yang penuh 
dengan kekayaan makna. 

Kesimpulan 
 Berdasarkan dalil al-Qur’an pada surah ‘Ali-‘Imran ayat 7 terdapat dua kategori ayat 
dalam al-Qur’an, yaitu ayat muhkamat (tegas dan jelas) dan ayat Mutasyabbihat (samar). Salah 
satu yang termasuk pada ayat mutasyabihat adalah ayat-ayat muqatha’ah yang terdapat di 
permulaan surah dalam al-Qur’an. Ayat tersebut merupakan ayat yang multi tafsir dan 
memiliki beragam makna. Penafsiran ayat-ayat muqatha’ah, khususnya Surah al-Baqarah ayat 
1, menurut perspektif al-Mawardi menunjukkan keberagaman pendekatan yang mencakup 
aspek bahasa, numerik, sejarah, dan teologis. Al-Mawardi berhasil merangkum berbagai 
pendapat ulama klasik yang menggambarkan huruf-huruf muqatha’ah bukan sekadar simbol 
kosong, melainkan memiliki makna mendalam sebagai manifestasi kebijaksanaan ilahi 
sekaligus tantangan intelektual bagi umat dalam memahami wahyu. Temuan ini menegaskan 
bahwa ayat-ayat muqatha’ah merupakan bagian integral dari mukjizat al-Qur’an yang kaya 
dengan rahasia dan hikmah. 

Dalam praktiknya, pemahaman yang lebih komprehensif dan kritis terhadap huruf-
huruf muqatha’ah dapat memperkaya kajian tafsir modern serta membuka ruang dialog lintas 
disiplin ilmu, seperti linguistik, numerologi, dan sejarah Islam. Oleh karena itu, disarankan 
bagi peneliti dan mufassir masa depan untuk menggali lebih jauh integrasi pendekatan klasik 
dan kontemporer dalam menafsirkan ayat-ayat ini agar pemahaman wahyu semakin 
mendalam dan relevan dengan konteks zaman.Implikasi dari temuan ini membuka peluang 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 86 
			

Copyright @author/s  

penelitian lanjutan yang dapat mengeksplorasi hubungan simbolik dan numerik huruf-huruf 
muqatha’ah dalam konteks ilmu pengetahuan modern, serta bagaimana penafsiran tersebut 
dapat diaplikasikan dalam pengajaran dan pengembangan studi Islam secara lebih luas. 
 
Daftar Pustaka 
Abu Al-Hasan ’Ali Ibn Muhammad Ibn Habib Al-Mawardi Al-Bashri. (1992). Al-Nukat Wa 

Al-’Uyun (P. 9). 
Aisa, A., Aisa, A., & Fikrotin, V. (2019). Kemukjizatan Al Qur’an Dari Segi Kebahasaan 

Dan Keilmuan. DINAMIKA : Jurnal Kajian Pendidikan Dan Keislaman, 4(01), 75–92. 
Https://Doi.Org/10.32764/Dinamika.V4i01.366 

Al-Maliqi, A. Ibn ʿAbd Al-N. (2002). Rasfu Al-Mabani Fi Syarh Huruf Al-Ma’ani (3rd Ed.). 
Dar Al Basyar. 

Al-Mawardi, A. Al-H. ’Ali Bin M. Bin H. (1992). Al-Nukat Wa Al-‘Uyūn Tafsīr Al-Māwardī (Pp. 
330–332). Daar Al-Kitab Al-’Ilmiyyah. 

Al-Thabari, A. J. M. (1999). Jami’ Al-Bayan An Ta’wil Al-Qur’an. 
Anni, D., & Hakim, L. (2020). The Meaning Of The Reception Of The Letters Muqaṭṭa’Ah 

In Ḥizb Al-Naṣr By Abû Al-Ḥasan Al-Shâdhilî. Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan 
Hadis, 21(2), 273. Https://Doi.Org/10.14421/Qh.2020.2102-02 

Asral Wadi, & Mulyanto Abdullah Khayr. (2024). Studi Pemikiran Pendidikan Islam 
Imam Al-Mawardi. Nian Tana Sikka : Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 2(4 SE-Articles), 153–
176. Https://Doi.Org/10.59603/Niantanasikka.V2i4.465 

Dr. Nashar, H. (2002). Fawatih Suwar Al Karim (Cetakan 1). 
Hakim, H. (2019). Ensiklopedi Kitab-Kitab Tafsir Kumpulan Kitab-Kitab Tafsir Dari Masa 

Klasik Sampai Masa Kontemporer. In Elsiq Tabakarrahman. 
Ibnu Manzhur. (2008). Lisan Al A’rab (Vol. 11, Issue 1, Pp. 1–14). 

Http://Scioteca.Caf.Com/Bitstream/Handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.Pdf?Sequence=12&Isallowed=Y%0Ahttp://Dx.Doi.Org/10.1016/J.Regsciurbec
o.2008.06.005%0Ahttps://Www.Researchgate.Net/Publication/305320484_SISTEM
_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI 

Ilyas, I. (2019). Makna Huruf Muqatta’ah Dalam Al-Qur’an. Diwan : Jurnal Bahasa Dan 
Sastra Arab, 5(2), 192. Https://Doi.Org/10.24252/Diwan.V5i2.10374 

Irdan, A., & Miswar, A. (2025). Fawatih As-Suwar : Pembuka Komunikasi Dalam Al-Qur ’ 
An. 6(1), 37–43. 

Iyazi, S. M. A. (1996). Al-Mufassirun Hayatihim Wa Munhajihim. Muassasah Thaba’ah Wa 
Al-Nasyr. 

Kartono, A. F. D. (2025). Muhkam Mutasyabih. In Socius: Jurnal Penelitian … (Vol. 2, 
Issue 1). 
Https://Ojs.Daarulhuda.Or.Id/Index.Php/Socius/Article/View/1105%0Ahttps://Ojs.
Daarulhuda.Or.Id/Index.Php/Socius/Article/Download/1105/1141 

Mahlly, S. A.-A. J. M. B. A. (2010). Tafsir Jalaian. Maktabah Al-Busyro. 
Manaf, A. (2023). Empat Metode Dalam Penafsiran Al-Qur’an. Tafakkur : Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir, 3(2 SE-), 212–237. https://www.e-
jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/tafakkur/article/view/133 

Mubarrak, Z. (2023). Metode Istinbath Kaidah-Kaidah Lughawiyah Dalam Ushul Fiqh 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 87 
			

Copyright @author/s  

Zahrul. Ameena Journal, 1(1), 70–88. 
https://ejournal.ymal.or.id/index.php/aij/article/view/9 

Mubhar, Z. (2020). Ayat-ayat Muhkam dan Muta>syabib Dalam Al-Qur’an. Jurnal Al-
Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(2), 42–55. 
https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v3i2.218 

Muhammad Tahir Ibn ’Asyur. (1984). al-Tahrir wa al-Tanwir. In al Dar al Tunisiyah. 
Najib, B., & Rokib, M. (2024). Hikmah Adanya Ayat-Ayat Muhkam dan Mutasyabih 

dalam Al- Qur’ an. Al-Qadim: Journal Tafsir Dan Ilmu Tafsir (JTIT), 1(1), 12 hlm. 
https://ejournal.nurulqadim.ac.id/index.php/jtit/index 

Refki, R., & Najiah, A. (2022). Sikap Ulama Terhadap Ayat Mutasyabihat Dalam 
Alquran. MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2(2), 169–179. 
https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i2.31 

Shihab, M. Q. (2023). Kaidah Tafsir (Vol. 4, pp. 1–27). Lentera Hati. 
Syaltut, M. (2002). Tafsir al-Qur’an al-Karim. Dar al-Syuruq. 
Umar, A. (2021). Huruf Muqatta’ah dalam Al-Qur’an Perspektif Bediuzzaman Said 

Nursi. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 6(01), 1–16. 
https://doi.org/10.30868/at.v6i01.1394 

Usman, & Turmudli. (2024). Hakikat Huruf Muqatha’ah: Telaah Surat Al-Baqarah Ayat 
1. Al-Ittihad: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 10(1 SE-Articles). 
Https://Doi.Org/10.61817/Ittihad.V10i1.224 

Yoga Agus Yulianto, & Hamidullah Mahmud. (2024). Korelasi Antara Tafsir Dan Ta’wil : 
Studi Komprehensif Tentang Metodologi Penafsiran Al-Qur’an. Mushaf Journal: 
Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 4(3 SE-Articles), 532–543. 
https://mushafjournal.com/index.php/mj/article/view/290 

 


