
Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-

Qur’an 
Volume 5 Issue 1 2025, Pages 289-300 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

  

Telaah Filosofis, Yuridis, dan Sosiologis dalam 
Konteks Hukum Islam Kontemporer terhadap 

Syariah dan Qanun 
 

Fahmi Aunillah1, Winona Nur Annisa2 
1Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta 
2Pondok Pesantren Fahmil Qur’an, Serang 

 
Email Correspondence; 

Fahmiaunillah03@gmail.com 
wnurannisaa@gmail.com 

 
Abstract 

 
Islamic law plays a central role as the foundation in shaping the social life of Muslim 
communities. As time progresses and social dynamics evolve, the understanding of Islamic law 
has also undergone significant development. The term "Islamic law" is no longer confined to its 
classical interpretation but has expanded into two major concepts frequently discussed in 
Islamic legal literature: Sharia and Fiqh. This evolution has sparked debates and critical 
questions, particularly whether Islamic law is essentially the core of Sharia itself. In this study, 
Sharia and Qanun are viewed as closely related concepts, both rooted in the principles of 
Islamic law. Qanun can be understood as the practical manifestation of Sharia, formulated into 
regulations aimed at ensuring public welfare and societal well-being. Sharia is a set of divine 
norms that govern the vertical relationship between humans and Allah SWT, as well as the 
horizontal relationships among humans in social life. Meanwhile, Qanun refers to the legal 
provisions enacted by state authorities to regulate and direct public behavior toward a just and 
orderly society. In this context, Sharia and Qanun are not contradictory entities, but rather 
complementary components of a comprehensive Islamic legal system. This study employs a 
normative juridical method, which relies on literature review and analysis of Islamic legal 
sources, both primary and secondary. The normative approach aims to examine the theoretical 
concepts of Islamic law, Sharia, and Qanun, and to explore the interrelation between Sharia-
based norms and the formulation of positive law within Muslim societies. The results of the 
study indicate that Islamic law constitutes the core of Sharia, while Qanun serves as the applied 
form of Sharia values within the context of positive law. Both elements work together to 
establish a legal system that is not only in harmony with religious values but also relevant to 
social and national life. 
 
Keywords: Islamic Law, Sharia, Qanun, Fiqh  

https://jogoroto.org/
mailto:Fahmiaunillah03@gmail.com


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 290 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

 
Abstrak 

 
Hukum Islam memiliki peran sentral sebagai landasan dalam membentuk kehidupan sosial 
masyarakat Muslim. Seiring dengan perkembangan zaman dan dinamika sosial yang terjadi, 
pemahaman terhadap hukum Islam pun turut mengalami evolusi. Istilah "hukum Islam" tidak 
lagi terbatas pada pengertian klasik semata, tetapi telah berkembang menjadi dua konsep 
utama yang banyak dibahas dalam literatur keislaman, yaitu Syariah dan Fiqh. Hal ini 
memunculkan perdebatan dan pertanyaan kritis, apakah hukum Islam secara esensial 
merupakan inti dari Syariah itu sendiri. Dalam kajian ini, Syariah dan Qanun dipandang memiliki 
hubungan erat, di mana keduanya berakar pada prinsip-prinsip hukum Islam. Qanun dapat 
dijelaskan sebagai manifestasi dari Syariah dalam bentuk peraturan-peraturan yang 
dirumuskan untuk menjamin kemaslahatan dan kesejahteraan umat. Syariah merupakan 
seperangkat norma yang bersumber dari wahyu ilahi, yang mengatur hubungan vertikal antara 
manusia dengan Allah SWT, serta hubungan horizontal antar sesama manusia dalam 
kehidupan sosial. Sementara itu, Qanun merupakan ketentuan hukum yang diberlakukan oleh 
otoritas negara untuk mengatur dan mengarahkan perilaku masyarakat menuju tatanan yang 
adil dan teratur. Dalam konteks ini, Syariah dan Qanun bukanlah entitas yang bertentangan, 
melainkan saling melengkapi sebagai bagian dari sistem hukum Islam yang komprehensif. 
Penelitian ini menggunakan metode yuridis normatif, yaitu pendekatan yang bertumpu pada 
studi kepustakaan dan analisis terhadap sumber-sumber hukum Islam, baik yang bersifat 
primer maupun sekunder. Penelitian normatif ini bertujuan untuk menelaah konsep hukum 
Islam, Syariah, dan Qanun secara teoritis, serta menggali keterkaitan antara norma-norma 
syar’i dan formulasi hukum positif dalam masyarakat Muslim. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa hukum Islam merupakan inti dari Syariah, sedangkan Qanun merupakan bentuk 
aplikatif dari nilai-nilai Syariah dalam konteks hukum positif. Keduanya saling mendukung 
dalam menciptakan sistem hukum yang tidak hanya sesuai dengan nilai-nilai keagamaan, tetapi 
juga relevan dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara. 
 
Kata Kunci: Hukum Islam, Syariah, Qanun, Fiqh 
.  
Pendahuluan 

Islam merupakan agama yang secara fundamental menjadi sumber utama bagi lahirnya 
Hukum Islam. Berbeda dengan sistem hukum di Eropa yang secara tegas memisahkan antara 
iman (agama) dan hukum, serta membedakan pula antara hukum dan kesusilaan, dalam Islam 
pemisahan seperti itu tidak dapat diberlakukan. Hal ini dikarenakan hukum Islam tidak hanya 
berakar dari prinsip-prinsip rasionalitas hukum semata, melainkan secara langsung bersumber 
dari ajaran agama yang merupakan satu kesatuan dengan aspek keimanan. Oleh karena itu, 
dalam kerangka hukum Islam, tidak mungkin dipisahkan antara dimensi keagamaan dan 
dimensi hukum, sebab keduanya saling terkait secara inheren. Perkembangan zaman saat ini 
memunculkan beragam fenomena serta persoalan hukum baru yang menuntut adanya solusi 
hukum yang sesuai. Ketentuan yang terdapat dalam hukum Islam, baik yang bersumber dari 
nash maupun hasil ijtihad fiqh klasik, sering kali belum mampu menjawab secara tuntas 
berbagai persoalan kontemporer. Oleh karena itu, diperlukan ijtihad modern sebagai respon 
terhadap dinamika pembaharuan hukum Islam seiring dengan perubahan dan perkembangan 
masyarakat masa kini. 

Hukum Islam saat ini justru dihadapkan pada tantangan besar berupa kompleksitas 
persoalan baru yang muncul dalam era globalisasi. Perkembangan pesat dalam ilmu 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 291 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

pengetahuan dan teknologi telah menciptakan problematika sosial, budaya, dan ekonomi yang 
belum pernah dibayangkan sebelumnya. Oleh sebab itu, hukum Islam tidak dapat lagi hanya 
bersandar pada khazanah ushul fiqh atau teks-teks fiqh klasik yang terkodifikasi dalam bentuk 
kitab-kitab turats. Kitab-kitab tersebut memiliki batasan konteks historis dan metodologis, 
sehingga tidak selalu mampu menjawab kebutuhan zaman modern yang terus berubah (Aiz, 
2018). 

Hukum Islam merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari ajaran dasar agama Islam, 
yang berfungsi sebagai pedoman bagi manusia dalam berperilaku sebagai wujud pelaksanaan 
tugas suci sebagai khalifah di bumi. Pada dasarnya, hukum Islam lebih banyak membahas 
aspek legal-formal, yaitu hal-hal yang berkaitan langsung dengan diperbolehkan atau tidaknya 
suatu tindakan (amaliyah), yang dalam konteks ini dikategorikan sebagai halal atau haram. 
Hukum Islam memiliki karakteristik yang unik dalam merespons perubahan zaman melalui 
sifatnya yang dinamis dan adaptif terhadap tuntutan pembaruan di berbagai bidang kehidupan 
manusia, terutama dalam menyikapi perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 
membawa dampak langsung terhadap munculnya persoalan-persoalan hukum baru yang 
semakin rumit. Kompleksitas problematika modern ini menimbulkan berbagai perdebatan 
mengenai kesinambungan dan relevansi hukum Islam dalam penerapannya di masa kini (Ahlul 
Badri, 2022). 

Dalam pendekatan yang lebih komprehensif, hukum Islam tidak hanya dipahami dari 
sudut pandang normatif-formal sebagai kumpulan aturan, tetapi juga perlu ditinjau dari sisi 
epistemologis dan filosofis, seperti sumber hukum, prinsip-prinsip dasar, tujuan (maqāṣid al-
syarīʿah), serta peranannya dalam kehidupan sosial-keagamaan. Berdasarkan realitas ini, 
pembaruan terhadap pendekatan fiqh klasik menjadi keniscayaan agar hukum Islam tetap 
relevan dan mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Al-Qur’an dan Sunnah sebagai dua 
sumber utama hukum Islam, tidak selalu memberikan petunjuk eksplisit terhadap setiap 
persoalan kontemporer. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan ijtihād dan penalaran hukum 
yang kontekstual dalam menggali makna-makna hukum dari kedua sumber tersebut. Dalam 
perkembangan diskursus hukum Islam, istilah “hukum Islam” sendiri kerap menjadi 
perdebatan, terutama terkait hubungannya dengan konsep Syariah dan Fiqh. Menurut Hasbi 
Ash-Shiddieqy, hukum Islam adalah hasil usaha para fuqaha dalam merumuskan syariat Islam 
sesuai dengan kebutuhan masyarakat.  

Definisi ini secara implisit lebih merujuk pada pengertian fiqh sebagai hasil pemikiran 
manusia terhadap nash. Syariah memiliki dua dimensi pemaknaan. Dalam makna luas, syariah 
mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, baik yang bersifat spiritual, intelektual, moral, 
maupun sosial. Implementasinya meliputi akidah, ilmu kalam, akhlak, dan fiqh, di mana hukum 
hanya menjadi salah satu bagiannya. Sementara dalam makna sempit, syariah merujuk pada 
hukum Islam yang lebih teknis dan berfokus pada permasalahan fikih. Dari sini muncul dua 
dimensi penting dalam pemahaman hukum Islam. Pertama, dimensi ilahiyyah, yaitu keyakinan 
bahwa hukum Islam bersumber dari Tuhan Yang Maha Suci, Maha Sempurna, dan Maha Benar, 
mencakup aspek keyakinan, ibadah, dan akhlak. Kedua, dimensi insaniyyah, yang menunjukkan 
bahwa hukum Islam juga merupakan hasil pemikiran manusia melalui proses ijtihād, sehingga 
melahirkan berbagai produk hukum seperti al-fiqh, fatwa, dan qadhāʾ(Haidir, 2021) 

Pemahaman terhadap hukum juga mencakup perspektif sosiologis dan legalistik, yakni 
sebagai seperangkat aturan yang mengatur perilaku manusia dengan disertai sanksi bagi 
pelanggar. Demikian pula dalam hukum Islam, dikenal adanya sistem perundang-undangan 
yang disebut qānūn. Qanun dipahami sebagai bentuk legalisasi peraturan dalam ruang lingkup 
negara, yang harus tetap berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam. Qanun tidak boleh 
bertentangan dengan syariah sebagai dasar normatifnya, sebab syariah menjadi acuan utama 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 292 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

dalam merumuskan substansi hukum yang mengikat secara sosial. Dari paparan tersebut, 
muncul pertanyaan penting: apakah hukum Islam memang merupakan inti dari syariah? 
Pertanyaan ini mengarah pada sebuah tawaran teoretis bahwa hukum Islam tidak hanya dapat 
menjadi refleksi dari syariah, tetapi juga berpotensi menjadi instrumen utama dalam 
penyelesaian berbagai persoalan kontemporer. Dalam hal ini, keterkaitan antara syariah dan 
qanun menjadi sangat signifikan. Syariah menjadi pedoman dasar umat Islam, sementara 
qanun merupakan bentuk praktis yang lahir dari syariah untuk menjawab kebutuhan regulasi 
dalam kehidupan bernegara dan bermasyarakat. Dengan demikian, pembahasan mengenai 
hukum Islam, syariah, dan qanun tidak hanya penting dalam ranah teoretis, tetapi juga relevan 
dalam konteks praksis sosial-politik umat Islam masa kini. Pemahaman yang menyeluruh 
terhadap konsep-konsep tersebut menjadi fondasi dalam membangun sistem hukum Islam 
yang adaptif, progresif, dan tetap berakar pada nilai-nilai transendental.Sofia Hardani, “Aplikasi 
Kalender Kamariah Dalam Beberapa Aspek Hukum Perkawinan Dalam Kompilasi Hukum Islam 
Indonesia” (Hardiani, 2017).  

   
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif, yakni suatu metode penelitian 
hukum yang bertumpu pada analisis terhadap norma-norma hukum yang berlaku, baik yang 
tertuang dalam peraturan perundang-undangan maupun dalam sumber-sumber hukum Islam, 
seperti Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan qiyas. Pendekatan ini digunakan untuk mengkaji dan 
memahami konsep hukum Islam secara konseptual dan normatif, terutama dalam 
hubungannya dengan Syariah dan Qanun sebagai dua entitas hukum yang saling terkait dalam 
tradisi hukum Islam. 

Metode normatif berangkat dari pemahaman bahwa hukum tidak hanya dipahami 
sebagai institusi sosial, melainkan sebagai sistem norma yang bersifat mengatur, memberikan 
arahan, dan menetapkan sanksi terhadap perilaku masyarakat. Dalam konteks hukum Islam, 
pendekatan ini menitikberatkan pada studi pustaka (library research) terhadap teks-teks primer 
yakni Al-Qur’an dan Hadis serta teks-teks sekunder berupa karya para ulama dan fuqaha klasik 
maupun kontemporer. Analisis dalam penelitian ini dilakukan dengan cara menelaah doktrin 
hukum (legal doctrine analysis) serta menelusuri konstruksi pemikiran hukum Islam mengenai 
hubungan antara Syariah dan Qanun, termasuk bagaimana keduanya berfungsi dalam 
menjawab problematika hukum yang muncul dalam masyarakat modern. Pendekatan ini juga 
digunakan untuk merumuskan konsep normatif hukum Islam sebagai dasar pertimbangan 
dalam pengembangan hukum positif yang berbasis nilai-nilai syar’i. Penelitian ini tidak 
melibatkan pengumpulan data empiris, melainkan murni bersifat teoritis dan konseptual 
dengan menggunakan bahan hukum primer, sekunder, dan tersier. Bahan hukum primer 
mencakup sumber-sumber asli hukum Islam, sedangkan bahan hukum sekunder berupa 
literatur ilmiah, buku-buku fiqh, artikel jurnal, dan pandangan akademisi muslim. Adapun 
bahan hukum tersier digunakan sebagai penunjang, seperti kamus hukum, ensiklopedia, dan 
indeks bibliografi. 

. 
Hasil dan Diskusi 

Syariah Islam merupakan sistem norma dan prinsip yang menjadi pedoman utama 
dalam mengatur seluruh dimensi kehidupan umat Islam. Dalam konsep hukum Islam, terdapat 
keterkaitan erat antara syariah dan fiqih. Fiqih dipahami sebagai penjabaran praktis dari 
prinsip-prinsip syariah, sementara syariah itu sendiri mencakup nilai-nilai dan norma dasar 
yang bersumber dari wahyu ilahi. Untuk memahami hubungan antara keduanya secara utuh, 
perlu terlebih dahulu dipahami definisi serta cakupan masing-masing istilah tersebut. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 293 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

Ruang lingkup hukum Islam mencakup bidang-bidang kajian atau aspek-aspek hukum 
yang termasuk dalam sistem hukum Islam. Islam tidak hanya mengatur interaksi hukum antar 
manusia atau antara manusia dengan benda, tetapi juga mencakup hubungan antara manusia 
dan Tuhan. Dalam konteks ini, hukum Islam meliputi syariah dan fikih. Berbeda dengan sistem 
hukum Barat yang memisahkan antara hukum privat (perdata) dan hukum publik, hukum Islam 
tidak membuat pembedaan tersebut. Pembagian kajian dalam hukum Islam lebih didasarkan 
pada jenis aktivitas manusia dalam menjalin hubungan. Berdasarkan jenis hubungan tersebut, 
ruang lingkup hukum Islam terbagi menjadi dua: pertama, hubungan manusia dengan Tuhan 
(hablun minallah), yang dikenal sebagai ibadah (ibadah mahdhah); dan kedua, hubungan 
manusia dengan sesama (hablun minannas), yang disebut muamalah (ibadah ghair mahdhah) 
(Burhanuddin, Iksan et al. 2022). 

Secara etimologis, kata syariah berasal dari bahasa Arab yang berarti “jalan menuju 
sumber air,” atau “jalan yang harus dilalui.” Makna ini mencerminkan bahwa syariah adalah 
jalan hidup yang harus ditempuh oleh umat manusia agar tercapai kehidupan yang baik dan 
penuh keberkahan. Sementara secara terminologis, syariah merujuk pada seperangkat aturan 
dan norma yang mengatur hubungan manusia dengan Allah SWT (habl min Allah), hubungan 
antar sesama manusia (habl min al-nas), serta hubungan antara manusia dan makhluk lain 
dalam lingkungannya. Dengan demikian, syariah tidak hanya berisi aturan hukum, tetapi juga 
mencakup aspek teologis, etika, dan sosial. Islam sebagai agama yang dibawa oleh Nabi 
Muhammad SAW melalui wahyu Allah dalam Al-Qur’an, menjadikan syariah sebagai 
implementasi dari ajaran-ajaran ilahiyah tersebut. Oleh karena itu, syariah Islam secara 
substansial adalah ajaran-ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an dan As-Sunnah, yang 
mencakup tiga fondasi utama: aqidah (keimanan), syariah (hukum), dan akhlaq (etika). 
Ketiganya menjadi kerangka dasar dalam menjalankan kehidupan yang Islami (Nasution, 2020). 

Istilah syariah merupakan kata yang lazim didengar dalam kehidupan sehari-hari, 
khususnya di kalangan umat Islam. Secara terminologis, syariah merujuk pada seperangkat 
aturan atau hukum yang diturunkan oleh Allah untuk mengatur hubungan manusia dengan 
Tuhan, sesama manusia, maupun dengan alam semesta. Syariah adalah ketentuan-ketentuan 
hukum yang ditetapkan oleh Allah bagi umat-Nya melalui utusan-Nya, yakni para nabi, yang 
mencakup hukum-hukum mengenai pelaksanaan amal perbuatan yang dikenal sebagai hukum 
cabang atau amaliyah. Secara umum, syariah diartikan sebagai hukum-hukum Ilahi yang 
diturunkan melalui Rasul-Nya untuk ditaati oleh umat manusia. Meskipun dalam praktiknya 
istilah syariah sering disamakan dengan fikih, sebenarnya keduanya memiliki perbedaan. 
Syariah bersifat suci dan berasal langsung dari Tuhan, sementara fikih merupakan hasil 
penafsiran manusia sehingga bersifat ijtihadi dan tidak mutlak (Burhanuddin, Iksan et al. 2022). 

Menurut Muhammad Syaltut, syariah adalah seperangkat peraturan yang ditetapkan 
oleh Allah SWT sebagai pedoman hidup manusia agar tetap teguh dalam keimanannya, 
menjalin hubungan harmonis dengan sesama manusia, serta menjaga keselarasan dengan 
alam semesta. Dalam Al-Qur’an, istilah “syariah” muncul dalam tiga ayat penting: Surah Al-
Māidah ayat 48, Surah Al-Jātsiyah ayat 18, dan Surah Asy-Syūrā ayat 13. Ketiga ayat tersebut 
menegaskan bahwa syariah adalah jalan lurus menuju kehidupan yang diridhai oleh Allah SWT 
dan merupakan sistem hukum yang bersifat universal dan kontekstual. Dalam konteks hukum, 
syariah sering ditafsirkan sebagai “fiqih akbar” karena mencakup seluruh prinsip dasar hukum, 
baik yang bersifat ritual (ibadah) maupun sosial (muamalah). Dalam Surah Asy-Syūrā ayat 13 
disebutkan bahwa Allah telah mensyariahkan agama yang Dia wahyukan kepada para nabi 
terdahulu dan kepada Nabi Muhammad SAW, yang menandakan adanya kontinuitas dan 
kesinambungan nilai antara agama dan syariah. Namun demikian, syariah memiliki sifat yang 
lebih khusus dibanding agama secara umum, karena syariah berfungsi sebagai sistem 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 294 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

perundang-undangan yang dibentuk berdasarkan Al-Qur’an dan Sunnah (tasyri’). Tasyri’ dalam 
hukum Islam membagi aturan syariah ke dalam dua bidang utama, yaitu ibadah (hubungan 
manusia dengan Tuhan) dan muamalah (hubungan sosial manusia). Oleh karena itu, syariah 
tidak hanya mengatur tata cara ibadah, tetapi juga aspek-aspek kehidupan lain seperti keluarga 
(ahwal al-syakhsiyyah), ekonomi, pidana (jinayat), pendidikan (tarbiyah), dan peradilan (qadha’). 
Tujuan utamanya adalah untuk menciptakan tatanan kehidupan yang adil, seimbang, dan 
membawa kemaslahatan umat manusia di dunia dan akhirat. 

Perkembangan hukum syariah juga mengalami dinamika seiring dengan kemajuan 
zaman, khususnya dalam bidang muamalah. Dalam era ekonomi baru (new economy) yang 
ditandai oleh globalisasi dan kemajuan teknologi, hukum Islam menghadapi tantangan dan 
peluang baru dalam mengatur aktivitas ekonomi berbasis nilai-nilai keislaman. Hal ini 
mendorong perlunya pengembangan doktrin hukum ekonomi Islam secara sistematis. Begitu 
pula dalam ranah politik, sejarah Islam mencatat bahwa dinamika politik seperti perdebatan 
seputar suksesi kepemimpinan dan dosa besar turut memengaruhi konstruksi pemikiran 
teologis dan hukum, yang terus berkembang hingga saat ini. Surah Al-Jātsiyah ayat 18 
menegaskan kembali pentingnya mengikuti syariah sebagai sistem hukum yang otentik dan 
tidak terpengaruh oleh hawa nafsu atau pandangan yang tidak berdasarkan ilmu. Syariah Islam 
bertujuan menumbuhkan kesadaran tanggung jawab individu, baik secara vertikal terhadap 
Allah SWT, maupun secara horizontal terhadap sesama manusia dan makhluk hidup lainnya. 
 
Ruang lingkup syariah mencakup tiga aspek besar dalam ajaran Islam, yaitu: 
 

1. Aqidah: aspek keimanan dan keyakinan terhadap Allah dan ajaran-Nya. 
2. Syariah: meliputi ibadah, hukum keluarga, hukum perdata, pidana, pendidikan, sistem 

peradilan, hingga pembelaan terhadap Islam. 
3. Akhlaq: yang meliputi nilai-nilai moral, dakwah, dan syiar keislaman. 

 
Implementasi syariah Islam di Indonesia, khususnya di Provinsi Aceh, menjadi contoh 

konkret penerapan syariah dalam sistem hukum positif melalui mekanisme otonomi khusus. 
Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 dan kemudian digantikan oleh Undang-Undang Nomor 
11 Tahun 2006, memberikan dasar hukum bagi lahirnya Qanun sebagai produk legislasi daerah 
yang secara resmi menjadi hukum formil dan materiil syariah di Aceh. Qanun tersebut 
berfungsi sebagai legalisasi dari ajaran fiqih yang telah lama berkembang dan menjadi bagian 
integral dari kehidupan umat Islam di wilayah tersebut. Dengan demikian, syariah Islam tidak 
hanya berperan sebagai konsep teologis, tetapi juga sebagai sistem hukum yang adaptif dan 
relevan dalam menjawab tantangan kehidupan kontemporer (Hamidah, 2016). 
 Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata "qanun" dikenal sebagai "kanun" dan 
memiliki beberapa makna, yaitu: 1) undang-undang atau kitab perundang-undangan, dan 2) 
hukum atau kaidah. Sementara itu, dalam bahasa Arab, istilah ini juga merujuk pada makna 
serupa, yaitu undang-undang, kebiasaan, atau adat. Dalam kamus Aceh-Indonesia, "kanun" 
dimaknai sebagai aturan, hukum, undang-undang, atau kebiasaan yang dijalankan, termasuk 
pula peraturan yang dikeluarkan oleh raja yang sedang berkuasa. 

Istilah "qanun" telah lama muncul dalam berbagai literatur, terutama dalam naskah-
naskah Melayu beraksara Jawi. Salah satu contohnya adalah buku berjudul Qanun Meukuta 
Alam Iskandar Muda, yang ditulis sekitar tahun 1310 H atau 1890 M. Dalam karya tersebut, kata 
"qanun" dijadikan sebagai tajuk utama. Di Barat, istilah ini sering dikaitkan dengan hukum 
gereja Kristen (canon law), sementara dalam tradisi Melayu-Jawi di Nusantara, "qanun" identik 
dengan hukum Islam. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 295 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

Makna filosofis merujuk pada sejumlah karakter atau sifat yang memengaruhi 
terbentuknya kebijaksanaan. Karena menitikberatkan pada sifat-sifat tersebut, istilah “filosofis” 
kemudian dipahami sebagai suatu ideologi yang dianut oleh suatu kelompok masyarakat atau 
bangsa, yakni berupa serangkaian nilai moral dan etika yang mencakup unsur positif maupun 
negatif (Rojidi, 1998: 43). Sementara itu, landasan filosofis merupakan dasar pertimbangan 
serta alasan yang menjelaskan bahwa suatu peraturan dibuat dengan memperhatikan 
pandangan hidup masyarakat. Hal ini dilakukan dengan mempertimbangkan kesadaran 
hukum yang ada di tengah masyarakat, termasuk kondisi batin dan karakter bangsa Indonesia 
yang bersumber dari nilai-nilai Pancasila dan Pembukaan UUD 1945. Proses pengesahan 
hukum perceraian (positivisasi) mengacu pada pemberlakuan UU Perkawinan dan Kompilasi 
Hukum Islam (KHI), yang penerapannya tentunya didasarkan pada landasan filosofis tersebut. 
Dalam perspektif filsafat hukum, integrasi nilai-nilai moral bangsa ke dalam sistem 
hukumsebagaimana tercermin dalam UU Perkawinan dan KHI merupakan pengejawantahan 
dari konsep rechtsidee, yaitu harapan masyarakat terhadap hukum. Harapan ini meliputi 
terwujudnya keadilan, kebebasan, kesejahteraan, pertahanan, dan keamanan, yang semuanya 
berakar pada nilai-nilai sosial tentang apa yang dianggap baik dan buruk, serta pandangan 
mengenai hubungan antara individu dan masyarakat (Amsori and Jailani, 2018). 

H.R.W. Gokkel dan N. Van De Wal menjelaskan bahwa "qanun" berarti regel van canoniek 
recht, yaitu seperangkat peraturan yang bersumber dari hukum kanonik (gereja). Ini 
memperlihatkan bahwa dalam konteks Kristen, istilah ini menekankan sifat keagamaannya, 
bukan terikat pada suatu wilayah negara, tetapi melekat pada ajaran agama itu sendiri. 
Dalam perkembangan bahasa Melayu (Jawi), istilah "qanun" kemudian diadopsi dengan makna 
baru dalam konteks Indonesia, yakni sebagai peraturan yang bersumber dari ajaran Islam. 
Seperti dikemukakan oleh Teungku di Mulek As Said Abdullah, makna "qanun" secara umum 
mencakup empat elemen, yaitu hukum, adat, qanun itu sendiri, dan resam. Sumber utamanya 
adalah Al-Qur’an dan Hadis, serta ijtihad para ulama Ahlus Sunnah wal Jamaah melalui metode 
qiyas (Abd. Shomad 2017) 

Menurutnya pula, karena tidak memiliki isi yang tetap, istilah "qanun" bisa diisi dengan 
berbagai bentuk aturan sesuai konteksnya. Bila diisi dengan ketentuan hukum agama, maka ia 
menjadi hukum Islam. Bila mengandung aturan adat, maka ia bermakna adat atau resam. 
Maka, qanun adalah bentuk yang lentur namun tetap dalam bingkai norma dan regulasi.  

Qodri Azizy menjelaskan bahwa istilah "qanun" berasal dari bahasa Yunani, yang 
kemudian masuk ke dalam bahasa Arab melalui bahasa Suryani. Awalnya berarti "alat ukur", 
lalu berkembang maknanya menjadi "aturan". Dalam bahasa Arab, bentuk katanya adalah 
"qanna", yang berarti menyusun undang-undang. Istilah ini memiliki padanan dengan kata-kata 
seperti ahkam, aqidah, qawaid, dustur, dhabithah, dan rusm. Dalam kitab al-Ahkam al-
Sulthaniyyah karya al-Mawardi, istilah ini berkaitan dengan hukum tata negara. Penggunaan 
istilah ini pun meluas, seperti dalam qawanin al-siyasah yang berarti peraturan-peraturan 
dalam bidang politik atau hukum publik. Qanun juga menjadi rujukan pada sistem hukum di 
berbagai negara, seperti Qanun Pidana Lebanon atau hukum sipil Turki Usmani. 
Dalam kerangka hukum Indonesia, qanun didefinisikan secara resmi dalam Pasal 1 angka 8 
Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus bagi Provinsi Daerah 
Istimewa Aceh, sebagai peraturan daerah yang dilahirkan dalam rangka pelaksanaan otonomi 
khusus. Artinya, qanun memiliki kekuatan hukum yang sah, karena melalui proses legislasi 
formal dan pembinaan hukum.1 

	
1 Bambang Antariksa, “Kedudukan Qanun Aceh Ditinjau Dari Aspek Sejarah, Pengaturan, Fungsi, 

Dan Materi Muatan Qanun,” Advokasi 5, no. 1 (2017): 20. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 296 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

Qanun adalah produk hukum positif yang berlaku secara resmi di suatu wilayah hukum, 
disahkan oleh otoritas pemerintahan, dan mengandung sanksi bagi pelanggarnya. 
Mahmassani, dalam bukunya yang terkenal, mengemukakan tiga arti dari qanun: pertama, 
sebagai kodifikasi hukum (seperti KUHP); kedua, sebagai padanan dari hukum Islam (qanun 
Islam), atau peraturan daerah (qanun Aceh); dan ketiga, sebagai peraturan hukum yang bersifat 
spesifik, seperti perundang-undangan tentang perkawinan. Dengan demikian, qanun 
merupakan ketentuan hukum yang berlaku untuk masyarakat dan memiliki fungsi sosial yang 
luas, tidak hanya terbatas pada aturan ibadah, melainkan juga mencakup aspek muamalah 
antar manusia. Di Aceh, qanun sejajar dengan peraturan pemerintah daerah lainnya, yang 
dijalankan dalam kerangka otonomi khusus (menurut Al-Yasa Abubakar). 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, istilah Qanun disebut sebagai Kanun, yang 
diartikan sebagai undang-undang, peraturan, kitab hukum, atau kaidah hukum. (“Kamus Besar 
Bahasa Indonesia (KBBI),” n.d.). Sementara itu, dalam kamus Bahasa Arab, Qanun berarti 
undang-undang, kebiasaan, atau adat. Dari kedua definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa 
Qanun merupakan bentuk peraturan perundang-undangan atau ketentuan hukum yang 
diberlakukan di suatu wilayah, khususnya di Provinsi Aceh. Qanun di Aceh berfungsi sebagai 
peraturan hukum daerah yang memiliki kekhususan karena didasarkan pada prinsip-prinsip 
syariat Islam, yang menjadi ciri khas hukum di provinsi tersebut (Rachmatika Lestari, Eza Aulia 
2021). 

Lebih lanjut, istilah "qanun" atau al-qanun merujuk pada hukum yang bersifat 
manusiawi (produk kehendak manusia), atau disebut al-qanun al-wadh’iy, berbeda dengan 
hukum ilahi (al-qawaanin al-isyra’iyah ilahiyah). Namun, dalam praktiknya, qanun mengacu pada 
hukum yang efektif di wilayah tertentu pada waktu tertentu, misalnya perundang-undangan 
aktif di Aceh. Qanun juga bersumber dari hukum fiqh yang dihasilkan melalui ijtihad para ulama 
dan memiliki fungsi sebagai aturan formal di wilayah tertentu. Seperti dijelaskan oleh Rusdji Ali 
Muhammad, qanun berasal dari hasil pemikiran para ahli hukum dan tokoh agama. Oleh 
karena itu, peluang untuk melakukan ijtihad baru selalu terbuka dalam merespons kebutuhan 
hukum kontemporer. Dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan 
Aceh, istilah qanun diatur lebih rinci. Pada Pasal 1 ayat 21 dan 22, disebutkan bahwa qanun 
Aceh adalah peraturan daerah provinsi, sedangkan qanun kabupaten/kota adalah peraturan 
daerah pada level kabupaten/kota. Keduanya mengatur penyelenggaraan pemerintahan dan 
kehidupan masyarakat (Mariadi 2018) 

Adapun pengertian "qanun syariah" sebagaimana tertuang dalam Pasal 125 ayat (3) UU 
No. 11 Tahun 2006, adalah qanun Aceh yang mengatur pelaksanaan syariat Islam. Dalam 
konteks umum, peraturan daerah merupakan keputusan tertulis yang dikeluarkan oleh 
otoritas yang berwenang, sebagai bentuk pengaturan hukum lokal yang memiliki kekuatan 
hukum jangka panjang. Qanun termasuk dalam kategori peraturan otonom (autonome satzung), 
yakni regulasi yang berada di bawah undang-undang nasional dan fungsinya adalah sebagai 
aturan hukum turunan dari kewenangan atribusi. Kewenangan ini diberikan oleh undang-
undang atau konstitusi kepada lembaga tertentu untuk membentuk peraturan perundang-
undangan yang berlaku di daerah tersebut. 

Sejatinya, qanun bukanlah konsep baru dalam sistem hukum Indonesia, terutama di 
Aceh. Tradisi ini telah dikenal sejak lama, seperti yang ditunjukkan dalam naskah Qanun Syara’ 
Kerajaan Aceh yang ditulis oleh Tengku di Mulek pada tahun 1257 H. Al-Yasa Abu bakar, 
sebagaimana dikutip oleh Ahyar, menjelaskan bahwa menurut Liaw Yock Fang, istilah qanun 
sepadan dengan adat, yang membedakan antara hukum fikih dan aturan adat. Dalam konteks 
Aceh masa kini, qanun adalah peraturan yang secara resmi diakui dan diberlakukan 
berdasarkan Undang-Undang Pemerintahan Aceh, yang bertujuan mengatur tata kelola 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 297 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

pemerintahan serta kehidupan masyarakat Aceh secara menyeluruh. Menurut Al Yasa Abu 
Bakar ijtihad dari para ulama dan intelektual sangat dibutuhkan untuk merespons kebutuhan 
legislasi tersebut, yang nantinya dirangkum dalam satu produk hukum bernama “Fiqh Aceh”. 
Gagasan ini setidaknya harus berlandaskan pada tiga prinsip utama: (1) menjadikan Al-Qur’an, 
Hadis, Tafsir, serta aturan-aturan fiqh yang sudah ada sebagai sumber utama; (2) mampu 
mengakomodasi kebutuhan lokal masyarakat Aceh, khususnya masyarakat Melayu; dan (3) 
mempertimbangkan isu-isu kontemporer seperti modernitas, hak asasi manusia (HAM), serta 
kesetaraan gender (Ahlul Badri, 2022). 

Sebagai bagian dari Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI), Provinsi Aceh secara 
otomatis terikat untuk mengikuti sistem dan prinsip hukum yang berlaku secara nasional. Salah 
satu prinsip utama dalam sistem hukum Indonesia adalah prinsip positivisme hukum, yang 
menyatakan bahwa tidak ada hukum yang diakui selain yang bersumber dari peraturan 
perundang-undangan. Namun demikian, Aceh memperoleh perlakuan khusus dalam hal 
penerapan hukum, yaitu diberi kewenangan untuk menjalankan sistem hukum yang bersifat 
lex specialis, yakni hukum khusus yang dapat mengesampingkan ketentuan hukum umum 
yang berlaku di wilayah Indonesia lainnya. Prinsip lex specialis inilah yang menjadi dasar hukum 
bagi pelaksanaan syariat Islam di Aceh. Dalam Pasal 125 ayat (1) Undang-Undang Nomor 11 
Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh disebutkan bahwa pelaksanaan syariat Islam di Aceh 
mencakup aspek akidah, syariah, dan akhlak. Ayat (2) pasal tersebut kemudian memperjelas 
bahwa ruang lingkup syariat Islam meliputi: ibadah, ahwal al-syakhshiyah (hukum keluarga), 
muamalah (hukum ekonomi), jinayah (hukum pidana), qadha (peradilan), tarbiyah (pendidikan), 
dakwah, syiar, dan perlindungan terhadap Islam (Fahmi, 2023). 

Di kalangan masyarakat Aceh, penggunaan istilah Qanun untuk menyebut suatu aturan 
hukum atau adat sudah berlangsung sejak lama dan telah menjadi bagian yang melekat dalam 
tradisi serta budaya lokal. Banyak peraturan hukum maupun adat yang dikeluarkan oleh 
Kerajaan Aceh diberi nama Qanun. Umumnya, Qanun memuat ketentuan-ketentuan syariat 
Islam yang telah disesuaikan dan menjadi bagian dari adat istiadat Aceh. Pengaturan mengenai 
Qanun tercantum dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh, 
yang menyebutkan bahwa: (Anggriani, 2011). 

1. Qanun Aceh adalah bentuk peraturan perundang-undangan setara dengan peraturan 
daerah provinsi yang mengatur tentang penyelenggaraan pemerintahan serta 
kehidupan masyarakat di Aceh. 

2. Qanun kabupaten/kota adalah peraturan perundang-undangan sejenis peraturan 
daerah kabupaten/kota yang mengatur penyelenggaraan pemerintahan dan kehidupan 
masyarakat di tingkat kabupaten/kota di Aceh. 
Dari ketentuan tersebut, tampak bahwa Qanun dapat dipahami serupa dengan 

Peraturan Daerah (Perda) di provinsi lain di Indonesia. Namun, penyamaan ini sebenarnya 
kurang tepat. Qanun merupakan bentuk peraturan perundang-undangan yang diberlakukan di 
Nanggroe Aceh Darussalam (NAD), dan secara khusus harus berlandaskan pada prinsip-prinsip 
syariat Islam suatu karakteristik yang membedakannya dari Perda di daerah lain, yang tidak 
wajib mengacu pada ajaran Islam. Selain itu, tidak seperti Perda lain, Qanun juga dapat memuat 
ketentuan hukum material dan formil yang berlaku di Mahkamah Syar’iyah (Anggriani, 2011). 

Sejak UU No. 11 Tahun 2006 diundangkan, belum ada satu pun qanun (peraturan 
daerah khusus) yang secara eksplisit disusun sebagai turunan langsung dari undang-undang 
tersebut. Penerapan syariat Islam selama ini masih merujuk pada qanun yang berasal dari 
ketentuan sebelumnya, yakni UU No. 18 Tahun 2001. Contohnya antara lain adalah Qanun No. 
11 Tahun 2002 yang mengatur akidah, ibadah, dan syiar Islam; serta Qanun No. 12, 13, dan 14 
Tahun 2003 yang mengatur larangan terhadap khamar (minuman keras), maisir (perjudian), 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 298 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

dan khalwat (perilaku menyendiri antara dua orang bukan mahram). Dengan demikian, aturan 
yang berlaku saat ini bukan merupakan implementasi langsung dari UU No. 11 Tahun 2006, 
melainkan dari peraturan yang sudah tidak berlaku secara formal. Selain itu, qanun-qanun 
tersebut umumnya hanya mengatur jenis hukuman tertentu yang bersifat ta‘zir, yaitu sanksi 
yang tidak secara eksplisit ditetapkan dalam Al-Qur’an dan hadis. Adapun hukuman hudud 
seperti bagi pembunuhan, pencurian, perzinaan, atau kemurtadan belum diatur secara formal 
dalam qanun yang bersifat legal dan komprehensif. Dalam upaya memperbaiki hal tersebut, 
pada tahun 2009 DPR Aceh pernah menyusun rancangan Qanun Jinayat dan Qanun Acara 
Jinayat. Kedua rancangan tersebut dirancang sebagai bentuk kodifikasi hukum pidana dan 
acara pidana Islam, semacam KUHP dan KUHAP versi syariat yang berlaku secara khusus di 
Aceh. Namun, karena adanya tekanan politik dan berbagai kepentingan, rancangan qanun 
tersebut akhirnya tidak disahkan sebagai peraturan resmi oleh Pemerintah Aceh (Fahmi, 2023). 

Menurut peneliti, pendekatan sosiologis terhadap Syariah dan Qanun dalam ranah 
hukum Islam kontemporer menyoroti interaksi antara norma-norma keagamaan dengan 
kondisi sosial dan budaya masyarakat. Pendekatan ini menganalisis hubungan timbal balik 
antara hukum Islam, baik dalam bentuk syariah maupun qanun dengan dinamika perubahan 
sosial, serta bagaimana masyarakat memahami dan menerapkan ketentuan-ketentuan hukum 
tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Beberapa contoh implementasi qanun di daerah Aceh 
ialah qanun jinayat dan qanun Lembaga keuangan Syariah. Peraturan mengenai qanun jinayat 
mengatur berbagai tindak pidana yang berlandaskan hukum syariah, termasuk jenis 
pelanggaran dan sanksinya. Kajian sosiologis dapat menelaah bagaimana qanun ini dipahami, 
dijalankan, dan diterima oleh masyarakat Aceh, serta sejauh mana pengaruhnya terhadap pola 
perilaku sosial. Sementara itu, Qanun ini mengatur sistem operasional lembaga-lembaga 
keuangan yang berasaskan prinsip-prinsip syariah. Dari sudut pandang sosiologis, dapat 
dianalisis bagaimana aturan ini mempengaruhi perkembangan ekonomi berbasis syariah di 
Aceh, serta bagaimana interaksi masyarakat dengan lembaga-lembaga tersebut berlangsung. 
Dengan demikian, pendekatan sosiologis terhadap Syariah dan Qanun memberikan wawasan 
penting dalam memahami proses interaksi hukum Islam dengan kehidupan sosial. Melalui 
pemahaman atas konteks sosial, budaya, dan ekonomi, kita dapat menilai secara lebih 
mendalam bagaimana hukum Islam diaktualisasikan, direspons, serta diinterpretasikan oleh 
masyarakat, sekaligus melihat bagaimana hukum ini tetap relevan dalam menjawab tantangan 
zaman. 

Kemudian, menurut peneliti untuk kajian yuridis mengenai Syariah dan Qanun dalam 
konteks hukum Islam kontemporer mencakup analisis mengenai bagaimana prinsip-prinsip 
syariah diterapkan dalam sistem hukum modern, terutama di wilayah yang menerapkan qanun 
atau peraturan daerah berbasis syariah. Kajian ini menelusuri cara nilai-nilai Islam 
diinterpretasikan dan dilembagakan dalam hukum positif, serta mengulas berbagai tantangan 
dan dampak hukumnya. Di Indonesia, khususnya di Provinsi Aceh, implementasi hukum 
syariah dilakukan melalui qanun yang disusun oleh pemerintah daerah. Qanun tersebut 
mencakup berbagai bidang, antara lain yakni qanun jinayat yang mengatur mengenai hukuman 
pidana dengan berbasis Syariah, qanun Lembaga keuangan Syariah dan qanun pendidikan 
Islam. Menurut peneliti, perspektif yuridis terhadap qanun-qanun ini sangat penting guna 
memastikan bahwa pelaksanaannya tetap selaras dengan prinsip-prinsip syariah, sekaligus 
tidak bertentangan dengan hak asasi manusia maupun asas negara hukum. 
Dengan demikian, kajian yuridis terhadap Syariah dan Qanun dalam hukum Islam kontemporer 
sangat berperan dalam memahami bagaimana nilai-nilai Islam diformulasikan dan dijalankan 
dalam kerangka hukum nasional. Kajian ini juga membantu menilai sejauh mana syariah tetap 
relevan dalam kehidupan modern, mengidentifikasi hambatan-hambatan dalam 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 299 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

implementasinya, serta merumuskan solusi yang sesuai dengan perkembangan zaman. 
 
Conclusions 

Syariah merupakan kumpulan norma atau aturan yang mengatur tiga jenis hubungan 
utama: antara manusia dengan Allah SWT, antara sesama manusia dalam kehidupan 
bermasyarakat, serta antara manusia dan makhluk lain di lingkungan sekitarnya. Berdasarkan 
uraian tersebut, tujuan utama dari syariah adalah untuk mewujudkan kemaslahatan dan 
kesejahteraan hidup umat manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Syariah berfungsi 
sebagai pedoman yang menjadikan umat Islam memiliki tanggung jawab dalam menunaikan 
kewajiban dan memperoleh haknya, baik dalam konteks vertikal kepada Tuhan, maupun 
secara horizontal kepada sesama manusia dan makhluk lainnya. 

Sementara itu, terkait dengan konsep qanun, terdapat beragam pandangan yang 
berkembang. Namun secara umum dapat disimpulkan bahwa qanun merupakan ketentuan 
hukum yang diberlakukan dalam masyarakat dan ditujukan untuk memenuhi kepentingan 
masyarakat itu sendiri. Seperti telah dijelaskan sebelumnya, cakupan qanun tidak terbatas 
pada aturan ibadah semata, tetapi juga meliputi aspek muamalah atau hubungan sosial antar 
manusia yang ditetapkan oleh otoritas pemerintahan. 

. 
Daftar Pustaka  
Artikel Jurnal: 
Ahlul Badri, Muhammad Nasir &. 2022. “Ijtihad Dan Perkembangan Hukum Islam Di Aceh.” 

Politica: Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam 9 (1): 41–51. 
https://doi.org/10.32505/politica.v9i1.3924. 

Amsori, Amsori, and Jailani Jailani. 2018. “Legislasi Qanun Jinayat Aceh Dalam Sistem Hukum 
Nasional.” Ar Raniry : International Journal of Islamic Studies 4 (2): 221. 
https://doi.org/10.20859/jar.v4i2.138. 

Anggriani, Jum. 2011. “Kedudukan Qanun Dalam Sistem Pemerintahan Daerah Dan Mekanisme 
Pengawasannya.” Jurnal Hukum Ius Quia Iustum 18 (3): 320–35. 
https://doi.org/10.20885/iustum.vol18.iss3.art2. 

Aiz, Muhammad. “Format Hukum Islam Di Indonesia.” Kordinat Xvii, No. 1 (2018). 
Bambang Antariksa. “Kedudukan Qanun Aceh Ditinjau Dari Aspek Sejarah, Pengaturan, Fungsi, 

Dan Materi Muatan Qanun.” Advokasi 5, No. 1 (2017). 
Fadli Dan Muammar. “Rancangan Qanun Hukum Keluarga Aceh Dalam Hirarki Perundang-

Undangan Indonesia.” Jurnal Al-Ijtimaiyyah: Media Kajian Pengembangan 
Masyarakat Islam 5, No. 1 (2019). 

Fahmi, Zulkifli Reza. 2023. “Pembagian Peran Suami Dan Istri Dalam Membangun Rumah 
Tangga Sakinah Menurut Syekh Nawawi Al-Bantani.” Qanun: Jurnal Hukum Keluarga 
Islam 1 (1): 1–20. https://doi.org/10.51825/qanun.v1i1.16. 

Haidir, Muhammad Hizbullah dan. 2021. “Jurnal Din, Syariah Dll.” Jurnal Ilmiah Metadata 3 (1): 
331. 

Hamidah, Nur. 2016. “Analisis Terhadap Ketentuan Uqubah Khamar Dalam Pasal 15 Qanun 
Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Mahkamah Syar’iyah.” 

Hardani, Sofia. 2017. “Aplikasi Kalender Kamariah Dalam Beberapa Aspek Hukum Perkawinan 
Dalam Kompilasi Hukum Islam Indonesia.” 

Jummaidi saputra, wiratmadinata, Muhammad Iqbal, 2025, Analisis Kritis Penerapan Hukum 
Terhadap Oknum Anggota Tni Beragama Islam Yang Melakukan Jarimah Di 
Aceh,  Vol 20 No 1 (2025): Jurnal Hukum Samudra Keadilan, (uiversitas Samudra). 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI).” n.d. https://kbbi.web.id/. 

https://ejurnalunsam.id/index.php/jhsk/issue/view/525


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 300 
			

Copyright @	Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa  

Mariadi. 2018. “Pelaksanaan Syariat Islam Pada Qanun Nomor 11 Tahun 2002 Bidang Aqidah, 
Ibadah, Dan Syiar Islam.” Legalite : Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana 
Islam III (02): 113–54. 

Nasution, Muhammad syukri albani nasution dan rahmat hidayat. 2020. Filsafat Hukum Islam 
Dan Maqasid Syariah. Cet 1. Jakarta: Kencana. 

Rachmatika Lestari, Eza Aulia, Dara Quthni Effida. 2021. “Politik Hukum Diundangkannya Qanun 
Nomor 11 Tahun 2018 Tentang Lembaga Keuangan Syari’ah (Lks) Di Provinsi Aceh.” 
Pharmacognosy Magazine 75 (17): 399–405. 

Hudhaif Zuhdi Al-afify, Mu’min Firmansyah, 2025, Penerapan Qanun Jinayat di Aceh, Vol. 3 No. 
1 (2025): Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, (Kediri: Institut Agama Islam 
Negri Kediri). 

Muhammad Sulaiman Nasution, Isnaini, M. Citra Ramadhan, 2025, Analysis of the 
Implementation of Qanun Aceh No. 7 of 2014 on Employment Social Security in 
Lhokseumawe City, Vol. 6 No. 3 (2025): Journal La Sociale, (Medan: Universitas 
Medan Area). 

Mariadi. “Pelaksanaan Syariah Islam Pada Qanun Nomor 11 Tahun 2002 Bidang Aqidah, Ibadah, 
Dan Syiar Islam.” Legalite : Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana Islam Iii, 
No. 02 (2018). 

Nurdin, Ridwan. “Kedudukan Qanun Jinayat Aceh Dalam Sistem Hukum Pidana Nasional 
Indonesia.” Miqot: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman Xlii, No. 2 (2018): 364. 
Https://Doi.Org/10.30821/Miqot.V42i2. 

Sitti Mawar, Muhammad Iqbal, 2025, “Multicultural Dispute Resolution System in Aceh Before 
and After the Issuance of the Customary Institution Qanun”, Vol. 9 No. 1 (2025): 
Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam. 

Syaiful Mubarok, 2025, Law Enforcement Of Qanun Jinayat In Aceh Related To Legal Pluralism, 
Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.6. No.2, (Semarang: Universitas Islam Negeri 
Walisongo Semarang). 

 
Buku  : 

 
Abd. Shomad. Hukum Islam Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Indonesia. Cet 3. 

Jakarta: Kencana, 2017. 
Hardani, Sofia. “Aplikasi Kalender Kamariah Dalam Beberapa Aspek Hukum Perkawinan 

Dalam Kompilasi Hukum Islam Indonesia,” 2017. 
Fadli Dan Muammar. “Rancangan Qanun Hukum Keluarga Aceh Dalam Hirarki Perundang-

Undangan Indonesia.” Jurnal Al-Ijtimaiyyah: Media Kajian Pengembangan Masyarakat 
Islam 5, No. 1 (2019). 

Hamidah, Nur. “Analisis Terhadap Ketentuan Uqubah Khamar Dalam Pasal 15 Qanun Aceh 
Nomor 6 Tahun 2014 Mahkamah Syar’iyah,” 2016. 

Rasyid, Rizani. “Qanun Jinayat Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam Dalam Sistem Hukum 
Nasional,” 20191. 

Ria, Wati Rahmi And Muhammad Zulfikar. Ilmu Hukum Islam. Bandar Lampung: Gunung 
Pesagi, 2017. 

Uii, Tim Penerjemah Al-Qur’an. Al-Qur’an Dan Tafsir, 1991. 
Zainal Abidin, Adzkar Ahsinin, Afridal Darmi, Roichatul Aswidah. Analisis Qanun-Qanun Aceh 

Berbasis Hak Asasi Manusia. Jakarta: Demos, 2011 

https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah/issue/view/94
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah/issue/view/94
https://newinera.com/index.php/JournalLaSociale/issue/view/180
https://doi.org/10.30821/Miqot.V42i2
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/samarah/issue/view/1249
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/samarah/issue/view/1249

