Homepage: https://jogoroto.org
Hamalatul Qur'an: Jurnal limu-limu Al-

m Qur‘an

Volume 5 Issue 1 2025, Pages 289-300
ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online)

Telaah Filosofis, Yuridis, dan Sosiologis dalam
Konteks Hukum Islam Kontemporer terhadap
Syariah dan Qanun

Fahmi Aunillah!, Winona Nur Annisa?
'Universitas Islam Indonesia, Yogyakarta
’Pondok Pesantren Fahmil Qur'an, Serang

Email Correspondence;
FahmiaunillahO3@gmail.com
wnurannisaa@gmail.com

Abstract

Islamic law plays a central role as the foundation in shaping the social life of Muslim
communities. As time progresses and social dynamics evolve, the understanding of Islamic law
has also undergone significant development. The term "Islamic law" is no longer confined to its
classical interpretation but has expanded into two major concepts frequently discussed in
Islamic legal literature: Sharia and Figh. This evolution has sparked debates and critical
questions, particularly whether Islamic law is essentially the core of Sharia itself. In this study,
Sharia and Qanun are viewed as closely related concepts, both rooted in the principles of
Islamic law. Qanun can be understood as the practical manifestation of Sharia, formulated into
regulations aimed at ensuring public welfare and societal well-being. Sharia is a set of divine
norms that govern the vertical relationship between humans and Allah SWT, as well as the
horizontal relationships among humans in social life. Meanwhile, Qanun refers to the legal
provisions enacted by state authorities to regulate and direct public behavior toward a just and
orderly society. In this context, Sharia and Qanun are not contradictory entities, but rather
complementary components of a comprehensive Islamic legal system. This study employs a
normative juridical method, which relies on literature review and analysis of Islamic legal
sources, both primary and secondary. The normative approach aims to examine the theoretical
concepts of Islamic law, Sharia, and Qanun, and to explore the interrelation between Sharia-
based norms and the formulation of positive law within Muslim societies. The results of the
study indicate that Islamic law constitutes the core of Sharia, while Qanun serves as the applied
form of Sharia values within the context of positive law. Both elements work together to
establish a legal system that is not only in harmony with religious values but also relevant to
social and national life.

Keywords: Islamic Law, Sharia, Qanun, Figh

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa


https://jogoroto.org/
mailto:Fahmiaunillah03@gmail.com

Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 290

Abstrak

Hukum Islam memiliki peran sentral sebagai landasan dalam membentuk kehidupan sosial
masyarakat Muslim. Seiring dengan perkembangan zaman dan dinamika sosial yang terjadi,
pemahaman terhadap hukum Islam pun turut mengalami evolusi. Istilah "hukum Islam" tidak
lagi terbatas pada pengertian klasik semata, tetapi telah berkembang menjadi dua konsep
utama yang banyak dibahas dalam literatur keislaman, yaitu Syariah dan Figh. Hal ini
memunculkan perdebatan dan pertanyaan kritis, apakah hukum Islam secara esensial
merupakan inti dari Syariah itu sendiri. Dalam kajian ini, Syariah dan Qanun dipandang memiliki
hubungan erat, di mana keduanya berakar pada prinsip-prinsip hukum Islam. Qanun dapat
dijelaskan sebagai manifestasi dari Syariah dalam bentuk peraturan-peraturan yang
dirumuskan untuk menjamin kemaslahatan dan kesejahteraan umat. Syariah merupakan
seperangkat norma yang bersumber dari wahyu ilahi, yang mengatur hubungan vertikal antara
manusia dengan Allah SWT, serta hubungan horizontal antar sesama manusia dalam
kehidupan sosial. Sementara itu, Qanun merupakan ketentuan hukum yang diberlakukan oleh
otoritas negara untuk mengatur dan mengarahkan perilaku masyarakat menuju tatanan yang
adil dan teratur. Dalam konteks ini, Syariah dan Qanun bukanlah entitas yang bertentangan,
melainkan saling melengkapi sebagai bagian dari sistem hukum Islam yang komprehensif.
Penelitian ini menggunakan metode yuridis normatif, yaitu pendekatan yang bertumpu pada
studi kepustakaan dan analisis terhadap sumber-sumber hukum Islam, baik yang bersifat
primer maupun sekunder. Penelitian normatif ini bertujuan untuk menelaah konsep hukum
Islam, Syariah, dan Qanun secara teoritis, serta menggali keterkaitan antara norma-norma
syar'i dan formulasi hukum positif dalam masyarakat Muslim. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa hukum Islam merupakan inti dari Syariah, sedangkan Qanun merupakan bentuk
aplikatif dari nilai-nilai Syariah dalam konteks hukum positif. Keduanya saling mendukung
dalam menciptakan sistem hukum yang tidak hanya sesuai dengan nilai-nilai keagamaan, tetapi
juga relevan dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara.

Kata Kunci: Hukum Islam, Syariah, Qanun, Figh

Pendahuluan

Islam merupakan agama yang secara fundamental menjadi sumber utama bagi lahirnya
Hukum Islam. Berbeda dengan sistem hukum di Eropa yang secara tegas memisahkan antara
iman (agama) dan hukum, serta membedakan pula antara hukum dan kesusilaan, dalam Islam
pemisahan seperti itu tidak dapat diberlakukan. Hal ini dikarenakan hukum Islam tidak hanya
berakar dari prinsip-prinsip rasionalitas hukum semata, melainkan secara langsung bersumber
dari ajaran agama yang merupakan satu kesatuan dengan aspek keimanan. Oleh karena itu,
dalam kerangka hukum Islam, tidak mungkin dipisahkan antara dimensi keagamaan dan
dimensi hukum, sebab keduanya saling terkait secara inheren. Perkembangan zaman saat ini
memunculkan beragam fenomena serta persoalan hukum baru yang menuntut adanya solusi
hukum yang sesuai. Ketentuan yang terdapat dalam hukum Islam, baik yang bersumber dari
nash maupun hasil ijtihad figh klasik, sering kali belum mampu menjawab secara tuntas
berbagai persoalan kontemporer. Oleh karena itu, diperlukan ijtihad modern sebagai respon
terhadap dinamika pembaharuan hukum Islam seiring dengan perubahan dan perkembangan
masyarakat masa kini.

Hukum Islam saat ini justru dihadapkan pada tantangan besar berupa kompleksitas
persoalan baru yang muncul dalam era globalisasi. Perkembangan pesat dalam ilmu

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 291

pengetahuan dan teknologi telah menciptakan problematika sosial, budaya, dan ekonomiyang
belum pernah dibayangkan sebelumnya. Oleh sebab itu, hukum Islam tidak dapat lagi hanya
bersandar pada khazanah ushul figh atau teks-teks figh klasik yang terkodifikasi dalam bentuk
kitab-kitab turats. Kitab-kitab tersebut memiliki batasan konteks historis dan metodologis,
sehingga tidak selalu mampu menjawab kebutuhan zaman modern yang terus berubah (Aiz,
2018).

Hukum Islam merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari ajaran dasar agama Islam,
yang berfungsi sebagai pedoman bagi manusia dalam berperilaku sebagai wujud pelaksanaan
tugas suci sebagai khalifah di bumi. Pada dasarnya, hukum Islam lebih banyak membahas
aspek legal-formal, yaitu hal-hal yang berkaitan langsung dengan diperbolehkan atau tidaknya
suatu tindakan (amaliyah), yang dalam konteks ini dikategorikan sebagai halal atau haram.
Hukum Islam memiliki karakteristik yang unik dalam merespons perubahan zaman melalui
sifatnya yang dinamis dan adaptif terhadap tuntutan pembaruan di berbagai bidang kehidupan
manusia, terutama dalam menyikapi perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang
membawa dampak langsung terhadap munculnya persoalan-persoalan hukum baru yang
semakin rumit. Kompleksitas problematika modern ini menimbulkan berbagai perdebatan
mengenai kesinambungan dan relevansi hukum Islam dalam penerapannya di masa kini (Ahlul
Badri, 2022).

Dalam pendekatan yang lebih komprehensif, hukum Islam tidak hanya dipahami dari
sudut pandang normatif-formal sebagai kumpulan aturan, tetapi juga perlu ditinjau dari sisi
epistemologis dan filosofis, seperti sumber hukum, prinsip-prinsip dasar, tujuan (maqasid al-
syari‘ah), serta peranannya dalam kehidupan sosial-keagamaan. Berdasarkan realitas ini,
pembaruan terhadap pendekatan figh klasik menjadi keniscayaan agar hukum Islam tetap
relevan dan mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Al-Qur'an dan Sunnah sebagai dua
sumber utama hukum Islam, tidak selalu memberikan petunjuk eksplisit terhadap setiap
persoalan kontemporer. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan ijtihad dan penalaran hukum
yang kontekstual dalam menggali makna-makna hukum dari kedua sumber tersebut. Dalam
perkembangan diskursus hukum Islam, istilah “hukum Islam” sendiri kerap menjadi
perdebatan, terutama terkait hubungannya dengan konsep Syariah dan Figh. Menurut Hasbi
Ash-Shiddieqy, hukum Islam adalah hasil usaha para fugaha dalam merumuskan syariat Islam
sesuai dengan kebutuhan masyarakat.

Definisi ini secara implisit lebih merujuk pada pengertian figh sebagai hasil pemikiran
manusia terhadap nash. Syariah memiliki dua dimensi pemaknaan. Dalam makna luas, syariah
mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, baik yang bersifat spiritual, intelektual, moral,
maupun sosial. Implementasinya meliputi akidah, ilmu kalam, akhlak, dan figh, di mana hukum
hanya menjadi salah satu bagiannya. Sementara dalam makna sempit, syariah merujuk pada
hukum Islam yang lebih teknis dan berfokus pada permasalahan fikih. Dari sini muncul dua
dimensi penting dalam pemahaman hukum Islam. Pertama, dimensi ilahiyyah, yaitu keyakinan
bahwa hukum Islam bersumber dari Tuhan Yang Maha Suci, Maha Sempurna, dan Maha Benar,
mencakup aspek keyakinan, ibadah, dan akhlak. Kedua, dimensi insaniyyah, yang menunjukkan
bahwa hukum Islam juga merupakan hasil pemikiran manusia melalui proses ijtihad, sehingga
melahirkan berbagai produk hukum seperti al-figh, fatwa, dan gadha’(Haidir, 2021)

Pemahaman terhadap hukum juga mencakup perspektif sosiologis dan legalistik, yakni
sebagai seperangkat aturan yang mengatur perilaku manusia dengan disertai sanksi bagi
pelanggar. Demikian pula dalam hukum Islam, dikenal adanya sistem perundang-undangan
yang disebut gandn. Qanun dipahami sebagai bentuk legalisasi peraturan dalam ruang lingkup
negara, yang harus tetap berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam. Qanun tidak boleh
bertentangan dengan syariah sebagai dasar normatifnya, sebab syariah menjadi acuan utama

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 292

dalam merumuskan substansi hukum yang mengikat secara sosial. Dari paparan tersebut,
muncul pertanyaan penting: apakah hukum Islam memang merupakan inti dari syariah?
Pertanyaan ini mengarah pada sebuah tawaran teoretis bahwa hukum Islam tidak hanya dapat
menjadi refleksi dari syariah, tetapi juga berpotensi menjadi instrumen utama dalam
penyelesaian berbagai persoalan kontemporer. Dalam hal ini, keterkaitan antara syariah dan
ganun menjadi sangat signifikan. Syariah menjadi pedoman dasar umat Islam, sementara
ganun merupakan bentuk praktis yang lahir dari syariah untuk menjawab kebutuhan regulasi
dalam kehidupan bernegara dan bermasyarakat. Dengan demikian, pembahasan mengenai
hukum Islam, syariah, dan ganun tidak hanya penting dalam ranah teoretis, tetapi juga relevan
dalam konteks praksis sosial-politik umat Islam masa kini. Pemahaman yang menyeluruh
terhadap konsep-konsep tersebut menjadi fondasi dalam membangun sistem hukum Islam
yang adaptif, progresif, dan tetap berakar pada nilai-nilai transendental.Sofia Hardani, “Aplikasi
Kalender Kamariah Dalam Beberapa Aspek Hukum Perkawinan Dalam Kompilasi Hukum Islam
Indonesia” (Hardiani, 2017).

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif, yakni suatu metode penelitian
hukum yang bertumpu pada analisis terhadap norma-norma hukum yang berlaku, baik yang
tertuang dalam peraturan perundang-undangan maupun dalam sumber-sumber hukum Islam,
seperti Al-Qur'an, Sunnah, ijma’, dan giyas. Pendekatan ini digunakan untuk mengkaji dan
memahami konsep hukum Islam secara konseptual dan normatif, terutama dalam
hubungannya dengan Syariah dan Qanun sebagai dua entitas hukum yang saling terkait dalam
tradisi hukum Islam.

Metode normatif berangkat dari pemahaman bahwa hukum tidak hanya dipahami
sebagai institusi sosial, melainkan sebagai sistem norma yang bersifat mengatur, memberikan
arahan, dan menetapkan sanksi terhadap perilaku masyarakat. Dalam konteks hukum Islam,
pendekatan ini menitikberatkan pada studi pustaka (/ibrary research) terhadap teks-teks primer
yakni Al-Qur'an dan Hadis serta teks-teks sekunder berupa karya para ulama dan fugaha klasik
maupun kontemporer. Analisis dalam penelitian ini dilakukan dengan cara menelaah doktrin
hukum (legal doctrine analysis) serta menelusuri konstruksi pemikiran hukum Islam mengenai
hubungan antara Syariah dan Qanun, termasuk bagaimana keduanya berfungsi dalam
menjawab problematika hukum yang muncul dalam masyarakat modern. Pendekatan ini juga
digunakan untuk merumuskan konsep normatif hukum Islam sebagai dasar pertimbangan
dalam pengembangan hukum positif yang berbasis nilai-nilai syari. Penelitian ini tidak
melibatkan pengumpulan data empiris, melainkan murni bersifat teoritis dan konseptual
dengan menggunakan bahan hukum primer, sekunder, dan tersier. Bahan hukum primer
mencakup sumber-sumber asli hukum Islam, sedangkan bahan hukum sekunder berupa
literatur ilmiah, buku-buku figh, artikel jurnal, dan pandangan akademisi muslim. Adapun
bahan hukum tersier digunakan sebagai penunjang, seperti kamus hukum, ensiklopedia, dan
indeks bibliografi.

Hasil dan Diskusi

Syariah Islam merupakan sistem norma dan prinsip yang menjadi pedoman utama
dalam mengatur seluruh dimensi kehidupan umat Islam. Dalam konsep hukum Islam, terdapat
keterkaitan erat antara syariah dan figih. Figih dipahami sebagai penjabaran praktis dari
prinsip-prinsip syariah, sementara syariah itu sendiri mencakup nilai-nilai dan norma dasar
yang bersumber dari wahyu ilahi. Untuk memahami hubungan antara keduanya secara utuh,
perlu terlebih dahulu dipahami definisi serta cakupan masing-masing istilah tersebut.

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 293

Ruang lingkup hukum Islam mencakup bidang-bidang kajian atau aspek-aspek hukum
yang termasuk dalam sistem hukum Islam. Islam tidak hanya mengatur interaksi hukum antar
manusia atau antara manusia dengan benda, tetapi juga mencakup hubungan antara manusia
dan Tuhan. Dalam konteks ini, hukum Islam meliputi syariah dan fikih. Berbeda dengan sistem
hukum Barat yang memisahkan antara hukum privat (perdata) dan hukum publik, hukum Islam
tidak membuat pembedaan tersebut. Pembagian kajian dalam hukum Islam lebih didasarkan
pada jenis aktivitas manusia dalam menjalin hubungan. Berdasarkan jenis hubungan tersebut,
ruang lingkup hukum Islam terbagi menjadi dua: pertama, hubungan manusia dengan Tuhan
(hablun minallah), yang dikenal sebagai ibadah (ibadah mahdhah); dan kedua, hubungan
manusia dengan sesama (hablun minannas), yang disebut muamalah (ibadah ghair mahdhah)
(Burhanuddin, lksan et al. 2022).

Secara etimologis, kata syariah berasal dari bahasa Arab yang berarti “jalan menuju
sumber air,” atau “jalan yang harus dilalui.” Makna ini mencerminkan bahwa syariah adalah
jalan hidup yang harus ditempuh oleh umat manusia agar tercapai kehidupan yang baik dan
penuh keberkahan. Sementara secara terminologis, syariah merujuk pada seperangkat aturan
dan norma yang mengatur hubungan manusia dengan Allah SWT (habl min Allah), hubungan
antar sesama manusia (habl min al-nas), serta hubungan antara manusia dan makhluk lain
dalam lingkungannya. Dengan demikian, syariah tidak hanya berisi aturan hukum, tetapi juga
mencakup aspek teologis, etika, dan sosial. Islam sebagai agama yang dibawa oleh Nabi
Muhammad SAW melalui wahyu Allah dalam Al-Quran, menjadikan syariah sebagai
implementasi dari ajaran-ajaran ilahiyah tersebut. Oleh karena itu, syariah Islam secara
substansial adalah ajaran-ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur'an dan As-Sunnah, yang
mencakup tiga fondasi utama: aqgidah (keimanan), syariah (hukum), dan akhlag (etika).
Ketiganya menjadi kerangka dasar dalam menjalankan kehidupan yang Islami (Nasution, 2020).

Istilah syariah merupakan kata yang lazim didengar dalam kehidupan sehari-hari,
khususnya di kalangan umat Islam. Secara terminologis, syariah merujuk pada seperangkat
aturan atau hukum yang diturunkan oleh Allah untuk mengatur hubungan manusia dengan
Tuhan, sesama manusia, maupun dengan alam semesta. Syariah adalah ketentuan-ketentuan
hukum yang ditetapkan oleh Allah bagi umat-Nya melalui utusan-Nya, yakni para nabi, yang
mencakup hukum-hukum mengenai pelaksanaan amal perbuatan yang dikenal sebagai hukum
cabang atau amaliyah. Secara umum, syariah diartikan sebagai hukum-hukum lIlahi yang
diturunkan melalui Rasul-Nya untuk ditaati oleh umat manusia. Meskipun dalam praktiknya
istilah syariah sering disamakan dengan fikih, sebenarnya keduanya memiliki perbedaan.
Syariah bersifat suci dan berasal langsung dari Tuhan, sementara fikih merupakan hasil
penafsiran manusia sehingga bersifat ijtihadi dan tidak mutlak (Burhanuddin, Iksan et al. 2022).

Menurut Muhammad Syaltut, syariah adalah seperangkat peraturan yang ditetapkan
oleh Allah SWT sebagai pedoman hidup manusia agar tetap teguh dalam keimanannya,
menjalin hubungan harmonis dengan sesama manusia, serta menjaga keselarasan dengan
alam semesta. Dalam Al-Qur’an, istilah “syariah” muncul dalam tiga ayat penting: Surah Al-
Maidah ayat 48, Surah Al-Jatsiyah ayat 18, dan Surah Asy-Sydra ayat 13. Ketiga ayat tersebut
menegaskan bahwa syariah adalah jalan lurus menuju kehidupan yang diridhai oleh Allah SWT
dan merupakan sistem hukum yang bersifat universal dan kontekstual. Dalam konteks hukum,
syariah sering ditafsirkan sebagai “figih akbar” karena mencakup seluruh prinsip dasar hukum,
baik yang bersifat ritual (ibadah) maupun sosial (muamalah). Dalam Surah Asy-Syara ayat 13
disebutkan bahwa Allah telah mensyariahkan agama yang Dia wahyukan kepada para nabi
terdahulu dan kepada Nabi Muhammad SAW, yang menandakan adanya kontinuitas dan
kesinambungan nilai antara agama dan syariah. Namun demikian, syariah memiliki sifat yang
lebih khusus dibanding agama secara umum, karena syariah berfungsi sebagai sistem

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 294

perundang-undangan yang dibentuk berdasarkan Al-Qur'an dan Sunnah (tasyri’). Tasyri’ dalam
hukum Islam membagi aturan syariah ke dalam dua bidang utama, yaitu ibadah (hubungan
manusia dengan Tuhan) dan muamalah (hubungan sosial manusia). Oleh karena itu, syariah
tidak hanya mengatur tata cara ibadah, tetapi juga aspek-aspek kehidupan lain seperti keluarga
(ahwal al-syakhsiyyah), ekonomi, pidana (jinayat), pendidikan (tarbiyah), dan peradilan (qadha’).
Tujuan utamanya adalah untuk menciptakan tatanan kehidupan yang adil, seimbang, dan
membawa kemaslahatan umat manusia di dunia dan akhirat.

Perkembangan hukum syariah juga mengalami dinamika seiring dengan kemajuan
zaman, khususnya dalam bidang muamalah. Dalam era ekonomi baru (new economy) yang
ditandai oleh globalisasi dan kemajuan teknologi, hukum Islam menghadapi tantangan dan
peluang baru dalam mengatur aktivitas ekonomi berbasis nilai-nilai keislaman. Hal ini
mendorong perlunya pengembangan doktrin hukum ekonomi Islam secara sistematis. Begitu
pula dalam ranah politik, sejarah Islam mencatat bahwa dinamika politik seperti perdebatan
seputar suksesi kepemimpinan dan dosa besar turut memengaruhi konstruksi pemikiran
teologis dan hukum, yang terus berkembang hingga saat ini. Surah Al-Jatsiyah ayat 18
menegaskan kembali pentingnya mengikuti syariah sebagai sistem hukum yang otentik dan
tidak terpengaruh oleh hawa nafsu atau pandangan yang tidak berdasarkan ilmu. Syariah Islam
bertujuan menumbuhkan kesadaran tanggung jawab individu, baik secara vertikal terhadap
Allah SWT, maupun secara horizontal terhadap sesama manusia dan makhluk hidup lainnya.

Ruang lingkup syariah mencakup tiga aspek besar dalam ajaran Islam, yaitu:

1. Agidah: aspek keimanan dan keyakinan terhadap Allah dan ajaran-Nya.

2. Syariah: meliputi ibadah, hukum keluarga, hukum perdata, pidana, pendidikan, sistem
peradilan, hingga pembelaan terhadap Islam.

3. Akhlag: yang meliputi nilai-nilai moral, dakwah, dan syiar keislaman.

Implementasi syariah Islam di Indonesia, khususnya di Provinsi Aceh, menjadi contoh
konkret penerapan syariah dalam sistem hukum positif melalui mekanisme otonomi khusus.
Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 dan kemudian digantikan oleh Undang-Undang Nomor
11 Tahun 2006, memberikan dasar hukum bagi lahirnya Qanun sebagai produk legislasi daerah
yang secara resmi menjadi hukum formil dan materiil syariah di Aceh. Qanun tersebut
berfungsi sebagai legalisasi dari ajaran figih yang telah lama berkembang dan menjadi bagian
integral dari kehidupan umat Islam di wilayah tersebut. Dengan demikian, syariah Islam tidak
hanya berperan sebagai konsep teologis, tetapi juga sebagai sistem hukum yang adaptif dan
relevan dalam menjawab tantangan kehidupan kontemporer (Hamidah, 2016).

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata "qanun" dikenal sebagai "kanun" dan
memiliki beberapa makna, yaitu: 1) undang-undang atau kitab perundang-undangan, dan 2)
hukum atau kaidah. Sementara itu, dalam bahasa Arab, istilah ini juga merujuk pada makna
serupa, yaitu undang-undang, kebiasaan, atau adat. Dalam kamus Aceh-Indonesia, "kanun"
dimaknai sebagai aturan, hukum, undang-undang, atau kebiasaan yang dijalankan, termasuk
pula peraturan yang dikeluarkan oleh raja yang sedang berkuasa.

Istilah "ganun" telah lama muncul dalam berbagai literatur, terutama dalam naskah-
naskah Melayu beraksara Jawi. Salah satu contohnya adalah buku berjudul Qanun Meukuta
Alam Iskandar Muda, yang ditulis sekitar tahun 1310 H atau 1890 M. Dalam karya tersebut, kata
"ganun" dijadikan sebagai tajuk utama. Di Barat, istilah ini sering dikaitkan dengan hukum
gereja Kristen (canon law), sementara dalam tradisi Melayu-Jawi di Nusantara, "ganun" identik
dengan hukum Islam.

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 295

Makna filosofis merujuk pada sejumlah karakter atau sifat yang memengaruhi
terbentuknya kebijaksanaan. Karena menitikberatkan pada sifat-sifat tersebut, istilah “filosofis”
kemudian dipahami sebagai suatu ideologi yang dianut oleh suatu kelompok masyarakat atau
bangsa, yakni berupa serangkaian nilai moral dan etika yang mencakup unsur positif maupun
negatif (Rojidi, 1998: 43). Sementara itu, landasan filosofis merupakan dasar pertimbangan
serta alasan yang menjelaskan bahwa suatu peraturan dibuat dengan memperhatikan
pandangan hidup masyarakat. Hal ini dilakukan dengan mempertimbangkan kesadaran
hukum yang ada di tengah masyarakat, termasuk kondisi batin dan karakter bangsa Indonesia
yang bersumber dari nilai-nilai Pancasila dan Pembukaan UUD 1945. Proses pengesahan
hukum perceraian (positivisasi) mengacu pada pemberlakuan UU Perkawinan dan Kompilasi
Hukum Islam (KHI), yang penerapannya tentunya didasarkan pada landasan filosofis tersebut.
Dalam perspektif filsafat hukum, integrasi nilai-nilai moral bangsa ke dalam sistem
hukumsebagaimana tercermin dalam UU Perkawinan dan KHI merupakan pengejawantahan
dari konsep rechtsidee, yaitu harapan masyarakat terhadap hukum. Harapan ini meliputi
terwujudnya keadilan, kebebasan, kesejahteraan, pertahanan, dan keamanan, yang semuanya
berakar pada nilai-nilai sosial tentang apa yang dianggap baik dan buruk, serta pandangan
mengenai hubungan antara individu dan masyarakat (Amsori and Jailani, 2018).

H.R.W. Gokkel dan N. Van De Wal menjelaskan bahwa "ganun" berarti regel van canoniek

recht, yaitu seperangkat peraturan yang bersumber dari hukum kanonik (gereja). Ini
memperlihatkan bahwa dalam konteks Kristen, istilah ini menekankan sifat keagamaannya,
bukan terikat pada suatu wilayah negara, tetapi melekat pada ajaran agama itu sendiri.
Dalam perkembangan bahasa Melayu (Jawi), istilah "ganun" kemudian diadopsi dengan makna
baru dalam konteks Indonesia, yakni sebagai peraturan yang bersumber dari ajaran Islam.
Seperti dikemukakan oleh Teungku di Mulek As Said Abdullah, makna "ganun" secara umum
mencakup empat elemen, yaitu hukum, adat, ganun itu sendiri, dan resam. Sumber utamanya
adalah Al-Qur'an dan Hadis, serta ijtihad para ulama Ahlus Sunnah wal Jamaah melalui metode
giyas (Abd. Shomad 2017)

Menurutnya pula, karena tidak memiliki isi yang tetap, istilah "ganun" bisa diisi dengan
berbagai bentuk aturan sesuai konteksnya. Bila diisi dengan ketentuan hukum agama, maka ia
menjadi hukum Islam. Bila mengandung aturan adat, maka ia bermakna adat atau resam.
Maka, ganun adalah bentuk yang lentur namun tetap dalam bingkai norma dan regulasi.

Qodri Azizy menjelaskan bahwa istilah "ganun" berasal dari bahasa Yunani, yang

kemudian masuk ke dalam bahasa Arab melalui bahasa Suryani. Awalnya berarti "alat ukur",
lalu berkembang maknanya menjadi "aturan". Dalam bahasa Arab, bentuk katanya adalah
"ganna", yang berarti menyusun undang-undang. Istilah ini memiliki padanan dengan kata-kata
seperti ahkam, agqidah, qawaid, dustur, dhabithah, dan rusm. Dalam kitab al-Ahkam al-
Sulthaniyyah karya al-Mawardi, istilah ini berkaitan dengan hukum tata negara. Penggunaan
istilah ini pun meluas, seperti dalam gawanin al-siyasah yang berarti peraturan-peraturan
dalam bidang politik atau hukum publik. Qanun juga menjadi rujukan pada sistem hukum di
berbagai negara, seperti Qanun Pidana Lebanon atau hukum sipil Turki Usmani.
Dalam kerangka hukum Indonesia, ganun didefinisikan secara resmi dalam Pasal 1 angka 8
Undang-Undang Nomor 18 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus bagi Provinsi Daerah
Istimewa Aceh, sebagai peraturan daerah yang dilahirkan dalam rangka pelaksanaan otonomi
khusus. Artinya, ganun memiliki kekuatan hukum yang sah, karena melalui proses legislasi
formal dan pembinaan hukum.’

' Bambang Antariksa, “Kedudukan Qanun Aceh Ditinjau Dari Aspek Sejarah, Pengaturan, Fungsi,
Dan Materi Muatan Qanun,” Advokasi 5, no. 1 (2017): 20.

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 296

Qanun adalah produk hukum positif yang berlaku secara resmi di suatu wilayah hukum,
disahkan oleh otoritas pemerintahan, dan mengandung sanksi bagi pelanggarnya.
Mahmassani, dalam bukunya yang terkenal, mengemukakan tiga arti dari ganun: pertama,
sebagai kodifikasi hukum (seperti KUHP); kedua, sebagai padanan dari hukum Islam (ganun
Islam), atau peraturan daerah (qanun Aceh); dan ketiga, sebagai peraturan hukum yang bersifat
spesifik, seperti perundang-undangan tentang perkawinan. Dengan demikian, ganun
merupakan ketentuan hukum yang berlaku untuk masyarakat dan memiliki fungsi sosial yang
luas, tidak hanya terbatas pada aturan ibadah, melainkan juga mencakup aspek muamalah
antar manusia. Di Aceh, ganun sejajar dengan peraturan pemerintah daerah lainnya, yang
dijalankan dalam kerangka otonomi khusus (menurut Al-Yasa Abubakar).

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, istilah Qanun disebut sebagai Kanun, yang
diartikan sebagai undang-undang, peraturan, kitab hukum, atau kaidah hukum. (“Kamus Besar
Bahasa Indonesia (KBBI),” n.d.). Sementara itu, dalam kamus Bahasa Arab, Qanun berarti
undang-undang, kebiasaan, atau adat. Dari kedua definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa
Qanun merupakan bentuk peraturan perundang-undangan atau ketentuan hukum yang
diberlakukan di suatu wilayah, khususnya di Provinsi Aceh. Qanun di Aceh berfungsi sebagai
peraturan hukum daerah yang memiliki kekhususan karena didasarkan pada prinsip-prinsip
syariat Islam, yang menjadi ciri khas hukum di provinsi tersebut (Rachmatika Lestari, Eza Aulia
2021).

Lebih lanjut, istilah "ganun" atau al-ganun merujuk pada hukum yang bersifat
manusiawi (produk kehendak manusia), atau disebut al-qanun al-wadh’iy, berbeda dengan
hukum ilahi (al-qawaanin al-isyra’iyah ilahiyah). Namun, dalam praktiknya, ganun mengacu pada
hukum yang efektif di wilayah tertentu pada waktu tertentu, misalnya perundang-undangan
aktif di Aceh. Qanun juga bersumber dari hukum figh yang dihasilkan melalui ijtihad para ulama
dan memiliki fungsi sebagai aturan formal di wilayah tertentu. Seperti dijelaskan oleh Rusdji Ali
Muhammad, ganun berasal dari hasil pemikiran para ahli hukum dan tokoh agama. Oleh
karena itu, peluang untuk melakukan ijtihad baru selalu terbuka dalam merespons kebutuhan
hukum kontemporer. Dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan
Aceh, istilah ganun diatur lebih rinci. Pada Pasal 1 ayat 21 dan 22, disebutkan bahwa ganun
Aceh adalah peraturan daerah provinsi, sedangkan ganun kabupaten/kota adalah peraturan
daerah pada level kabupaten/kota. Keduanya mengatur penyelenggaraan pemerintahan dan
kehidupan masyarakat (Mariadi 2018)

Adapun pengertian "qanun syariah" sebagaimana tertuang dalam Pasal 125 ayat (3) UU
No. 11 Tahun 2006, adalah ganun Aceh yang mengatur pelaksanaan syariat Islam. Dalam
konteks umum, peraturan daerah merupakan keputusan tertulis yang dikeluarkan oleh
otoritas yang berwenang, sebagai bentuk pengaturan hukum lokal yang memiliki kekuatan
hukum jangka panjang. Qanun termasuk dalam kategori peraturan otonom (autonome satzung),
yakni regulasi yang berada di bawah undang-undang nasional dan fungsinya adalah sebagai
aturan hukum turunan dari kewenangan atribusi. Kewenangan ini diberikan oleh undang-
undang atau konstitusi kepada lembaga tertentu untuk membentuk peraturan perundang-
undangan yang berlaku di daerah tersebut.

Sejatinya, ganun bukanlah konsep baru dalam sistem hukum Indonesia, terutama di
Aceh. Tradisi ini telah dikenal sejak lama, seperti yang ditunjukkan dalam naskah Qanun Syara’
Kerajaan Aceh yang ditulis oleh Tengku di Mulek pada tahun 1257 H. Al-Yasa Abu bakar,
sebagaimana dikutip oleh Ahyar, menjelaskan bahwa menurut Liaw Yock Fang, istilah ganun
sepadan dengan adat, yang membedakan antara hukum fikih dan aturan adat. Dalam konteks
Aceh masa kini, gqanun adalah peraturan yang secara resmi diakui dan diberlakukan
berdasarkan Undang-Undang Pemerintahan Aceh, yang bertujuan mengatur tata kelola

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 297

pemerintahan serta kehidupan masyarakat Aceh secara menyeluruh. Menurut Al Yasa Abu
Bakar ijtihad dari para ulama dan intelektual sangat dibutuhkan untuk merespons kebutuhan
legislasi tersebut, yang nantinya dirangkum dalam satu produk hukum bernama “Figh Aceh”.
Gagasan ini setidaknya harus berlandaskan pada tiga prinsip utama: (1) menjadikan Al-Qur’an,
Hadis, Tafsir, serta aturan-aturan figh yang sudah ada sebagai sumber utama; (2) mampu
mengakomodasi kebutuhan lokal masyarakat Aceh, khususnya masyarakat Melayu; dan (3)
mempertimbangkan isu-isu kontemporer seperti modernitas, hak asasi manusia (HAM), serta
kesetaraan gender (Ahlul Badri, 2022).

Sebagai bagian dari Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI), Provinsi Aceh secara
otomatis terikat untuk mengikuti sistem dan prinsip hukum yang berlaku secara nasional. Salah
satu prinsip utama dalam sistem hukum Indonesia adalah prinsip positivisme hukum, yang
menyatakan bahwa tidak ada hukum yang diakui selain yang bersumber dari peraturan
perundang-undangan. Namun demikian, Aceh memperoleh perlakuan khusus dalam hal
penerapan hukum, yaitu diberi kewenangan untuk menjalankan sistem hukum yang bersifat
lex specialis, yakni hukum khusus yang dapat mengesampingkan ketentuan hukum umum
yang berlaku di wilayah Indonesia lainnya. Prinsip lex specialis inilah yang menjadi dasar hukum
bagi pelaksanaan syariat Islam di Aceh. Dalam Pasal 125 ayat (1) Undang-Undang Nomor 11
Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh disebutkan bahwa pelaksanaan syariat Islam di Aceh
mencakup aspek akidah, syariah, dan akhlak. Ayat (2) pasal tersebut kemudian memperjelas
bahwa ruang lingkup syariat Islam meliputi: ibadah, ahwal al-syakhshiyah (hukum keluarga),
muamalah (hukum ekonomi), jinayah (hukum pidana), gadha (peradilan), tarbiyah (pendidikan),
dakwah, syiar, dan perlindungan terhadap Islam (Fahmi, 2023).

Di kalangan masyarakat Aceh, penggunaan istilah Qanun untuk menyebut suatu aturan
hukum atau adat sudah berlangsung sejak lama dan telah menjadi bagian yang melekat dalam
tradisi serta budaya lokal. Banyak peraturan hukum maupun adat yang dikeluarkan oleh
Kerajaan Aceh diberi nama Qanun. Umumnya, Qanun memuat ketentuan-ketentuan syariat
Islam yang telah disesuaikan dan menjadi bagian dari adat istiadat Aceh. Pengaturan mengenai
Qanun tercantum dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh,
yang menyebutkan bahwa: (Anggriani, 2011).

1. Qanun Aceh adalah bentuk peraturan perundang-undangan setara dengan peraturan
daerah provinsi yang mengatur tentang penyelenggaraan pemerintahan serta
kehidupan masyarakat di Aceh.

2. Qanun kabupaten/kota adalah peraturan perundang-undangan sejenis peraturan
daerah kabupaten/kota yang mengatur penyelenggaraan pemerintahan dan kehidupan
masyarakat di tingkat kabupaten/kota di Aceh.

Dari ketentuan tersebut, tampak bahwa Qanun dapat dipahami serupa dengan
Peraturan Daerah (Perda) di provinsi lain di Indonesia. Namun, penyamaan ini sebenarnya
kurang tepat. Qanun merupakan bentuk peraturan perundang-undangan yang diberlakukan di
Nanggroe Aceh Darussalam (NAD), dan secara khusus harus berlandaskan pada prinsip-prinsip
syariat Islam suatu karakteristik yang membedakannya dari Perda di daerah lain, yang tidak
wajib mengacu pada ajaran Islam. Selain itu, tidak seperti Perda lain, Qanun juga dapat memuat
ketentuan hukum material dan formil yang berlaku di Mahkamah Syar’iyah (Anggriani, 2011).

Sejak UU No. 11 Tahun 2006 diundangkan, belum ada satu pun ganun (peraturan
daerah khusus) yang secara eksplisit disusun sebagai turunan langsung dari undang-undang
tersebut. Penerapan syariat Islam selama ini masih merujuk pada ganun yang berasal dari
ketentuan sebelumnya, yakni UU No. 18 Tahun 2001. Contohnya antara lain adalah Qanun No.
11 Tahun 2002 yang mengatur akidah, ibadah, dan syiar Islam; serta Qanun No. 12, 13, dan 14
Tahun 2003 yang mengatur larangan terhadap khamar (minuman keras), maisir (perjudian),

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 298

dan khalwat (perilaku menyendiri antara dua orang bukan mahram). Dengan demikian, aturan
yang berlaku saat ini bukan merupakan implementasi langsung dari UU No. 11 Tahun 2006,
melainkan dari peraturan yang sudah tidak berlaku secara formal. Selain itu, ganun-qanun
tersebut umumnya hanya mengatur jenis hukuman tertentu yang bersifat ta‘zir, yaitu sanksi
yang tidak secara eksplisit ditetapkan dalam Al-Qur'an dan hadis. Adapun hukuman hudud
seperti bagi pembunuhan, pencurian, perzinaan, atau kemurtadan belum diatur secara formal
dalam ganun yang bersifat legal dan komprehensif. Dalam upaya memperbaiki hal tersebut,
pada tahun 2009 DPR Aceh pernah menyusun rancangan Qanun Jinayat dan Qanun Acara
Jinayat. Kedua rancangan tersebut dirancang sebagai bentuk kodifikasi hukum pidana dan
acara pidana Islam, semacam KUHP dan KUHAP versi syariat yang berlaku secara khusus di
Aceh. Namun, karena adanya tekanan politik dan berbagai kepentingan, rancangan ganun
tersebut akhirnya tidak disahkan sebagai peraturan resmi oleh Pemerintah Aceh (Fahmi, 2023).

Menurut peneliti, pendekatan sosiologis terhadap Syariah dan Qanun dalam ranah
hukum Islam kontemporer menyoroti interaksi antara norma-norma keagamaan dengan
kondisi sosial dan budaya masyarakat. Pendekatan ini menganalisis hubungan timbal balik
antara hukum Islam, baik dalam bentuk syariah maupun ganun dengan dinamika perubahan
sosial, serta bagaimana masyarakat memahami dan menerapkan ketentuan-ketentuan hukum
tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Beberapa contoh implementasi ganun di daerah Aceh
ialah ganun jinayat dan ganun Lembaga keuangan Syariah. Peraturan mengenai ganun jinayat
mengatur berbagai tindak pidana yang berlandaskan hukum syariah, termasuk jenis
pelanggaran dan sanksinya. Kajian sosiologis dapat menelaah bagaimana ganun ini dipahami,
dijalankan, dan diterima oleh masyarakat Aceh, serta sejauh mana pengaruhnya terhadap pola
perilaku sosial. Sementara itu, Qanun ini mengatur sistem operasional lembaga-lembaga
keuangan yang berasaskan prinsip-prinsip syariah. Dari sudut pandang sosiologis, dapat
dianalisis bagaimana aturan ini mempengaruhi perkembangan ekonomi berbasis syariah di
Aceh, serta bagaimana interaksi masyarakat dengan lembaga-lembaga tersebut berlangsung.
Dengan demikian, pendekatan sosiologis terhadap Syariah dan Qanun memberikan wawasan
penting dalam memahami proses interaksi hukum Islam dengan kehidupan sosial. Melalui
pemahaman atas konteks sosial, budaya, dan ekonomi, kita dapat menilai secara lebih
mendalam bagaimana hukum Islam diaktualisasikan, direspons, serta diinterpretasikan oleh
masyarakat, sekaligus melihat bagaimana hukum ini tetap relevan dalam menjawab tantangan
zaman.

Kemudian, menurut peneliti untuk kajian yuridis mengenai Syariah dan Qanun dalam
konteks hukum Islam kontemporer mencakup analisis mengenai bagaimana prinsip-prinsip
syariah diterapkan dalam sistem hukum modern, terutama di wilayah yang menerapkan ganun
atau peraturan daerah berbasis syariah. Kajian ini menelusuri cara nilai-nilai Islam
diinterpretasikan dan dilembagakan dalam hukum positif, serta mengulas berbagai tantangan
dan dampak hukumnya. Di Indonesia, khususnya di Provinsi Aceh, implementasi hukum
syariah dilakukan melalui ganun yang disusun oleh pemerintah daerah. Qanun tersebut
mencakup berbagai bidang, antara lain yakni ganun jinayat yang mengatur mengenai hukuman
pidana dengan berbasis Syariah, ganun Lembaga keuangan Syariah dan ganun pendidikan
Islam. Menurut peneliti, perspektif yuridis terhadap ganun-qanun ini sangat penting guna
memastikan bahwa pelaksanaannya tetap selaras dengan prinsip-prinsip syariah, sekaligus
tidak bertentangan dengan hak asasi manusia maupun asas negara hukum.

Dengan demikian, kajian yuridis terhadap Syariah dan Qanun dalam hukum Islam kontemporer
sangat berperan dalam memahami bagaimana nilai-nilai Islam diformulasikan dan dijalankan
dalam kerangka hukum nasional. Kajian ini juga membantu menilai sejauh mana syariah tetap
relevan dalam kehidupan modern, mengidentifikasi hambatan-hambatan dalam

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 299
implementasinya, serta merumuskan solusi yang sesuai dengan perkembangan zaman.

Conclusions

Syariah merupakan kumpulan norma atau aturan yang mengatur tiga jenis hubungan
utama: antara manusia dengan Allah SWT, antara sesama manusia dalam kehidupan
bermasyarakat, serta antara manusia dan makhluk lain di lingkungan sekitarnya. Berdasarkan
uraian tersebut, tujuan utama dari syariah adalah untuk mewujudkan kemaslahatan dan
kesejahteraan hidup umat manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Syariah berfungsi
sebagai pedoman yang menjadikan umat Islam memiliki tanggung jawab dalam menunaikan
kewajiban dan memperoleh haknya, baik dalam konteks vertikal kepada Tuhan, maupun
secara horizontal kepada sesama manusia dan makhluk lainnya.

Sementara itu, terkait dengan konsep ganun, terdapat beragam pandangan yang
berkembang. Namun secara umum dapat disimpulkan bahwa ganun merupakan ketentuan
hukum yang diberlakukan dalam masyarakat dan ditujukan untuk memenuhi kepentingan
masyarakat itu sendiri. Seperti telah dijelaskan sebelumnya, cakupan ganun tidak terbatas
pada aturan ibadah semata, tetapi juga meliputi aspek muamalah atau hubungan sosial antar
manusia yang ditetapkan oleh otoritas pemerintahan.

Daftar Pustaka

Artikel Jurnal:

Ahlul Badri, Muhammad Nasir &. 2022. “ljtihad Dan Perkembangan Hukum Islam Di Aceh.”
Politica: Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam 9 (1): 41-51.
https://doi.org/10.32505/politica.v9i1.3924.

Amsori, Amsori, and Jailani Jailani. 2018. “Legislasi Qanun Jinayat Aceh Dalam Sistemn Hukum
Nasional.” Ar Raniry: International Journal of Islamic Studies 4 (2). 221.
https://doi.org/10.20859/jar.v4i2.138.

Anggriani, Jum. 2011. “Kedudukan Qanun Dalam Sistem Pemerintahan Daerah Dan Mekanisme
Pengawasannya.” Jurnal Hukum lus Quia Ilustum 18 (3): 320-35.
https://doi.org/10.20885/iustum.vol18.iss3.art2.

Aiz, Muhammad. “Format Hukum Islam Di Indonesia.” Kordinat Xvii, No. 1 (2018).

Bambang Antariksa. “Kedudukan Qanun Aceh Ditinjau Dari Aspek Sejarah, Pengaturan, Fungsi,
Dan Materi Muatan Qanun.” Advokasi 5, No. 1 (2017).

Fadli Dan Muammar. “Rancangan Qanun Hukum Keluarga Aceh Dalam Hirarki Perundang-
Undangan Indonesia.” Jurnal Al-ljtimaiyyah: Media Kajian Pengembangan
Masyarakat Islam 5, No. 1 (2019).

Fahmi, Zulkifli Reza. 2023. “Pembagian Peran Suami Dan Istri Dalam Membangun Rumah
Tangga Sakinah Menurut Syekh Nawawi Al-Bantani.” Qanun: Jurnal Hukum Keluarga
Islam 1 (1): 1-20. https://doi.org/10.51825/qanun.v1i1.16.

Haidir, Muhammad Hizbullah dan. 2021. “Jurnal Din, Syariah DIL.” Jurnal lImiah Metadata 3 (1):
331.

Hamidah, Nur. 2016. “Analisis Terhadap Ketentuan Ugqubah Khamar Dalam Pasal 15 Qanun
Aceh Nomor 6 Tahun 2014 Mahkamah Syar'iyah.”

Hardani, Sofia. 2017. “Aplikasi Kalender Kamariah Dalam Beberapa Aspek Hukum Perkawinan
Dalam Kompilasi Hukum Islam Indonesia.”

Jummaidi saputra, wiratmadinata, Muhammad Igbal, 2025, Analisis Kritis Penerapan Hukum
Terhadap Oknum Anggota Tni Beragama Islam Yang Melakukan Jarimah Di
Aceh, Vol 20 No 1 (2025): Jurnal Hukum Samudra Keadilan, (uiversitas Samudra).

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI).” n.d. https://kbbi.web.id/.

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa


https://ejurnalunsam.id/index.php/jhsk/issue/view/525

Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 300

Mariadi. 2018. “Pelaksanaan Syariat Islam Pada Qanun Nomor 11 Tahun 2002 Bidang Agidah,
Ibadah, Dan Syiar Islam.” Legalite : Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana
Islam 111 (02): 113-54.

Nasution, Muhammad syukri albani nasution dan rahmat hidayat. 2020. Filsafat Hukum Islam
Dan Magqasid Syariah. Cet 1. Jakarta: Kencana.

Rachmatika Lestari, Eza Aulia, Dara Quthni Effida. 2021. “Politik Hukum Diundangkannya Qanun
Nomor 11 Tahun 2018 Tentang Lembaga Keuangan Syari'ah (Lks) Di Provinsi Aceh.”
Pharmacognosy Magazine 75 (17): 399-405.

Hudhaif Zuhdi Al-afify, Mu'min Firmansyah, 2025, Penerapan Qanun Jinayat di Aceh, Vol. 3 No.
1 (2025): Al-Tarbiyah: Jurnal llmu Pendidikan Islam, (Kediri: Institut Agama Islam
Negri Kediri).

Muhammad Sulaiman Nasution, Isnaini, M. Citra Ramadhan, 2025, Analysis of the
Implementation of Qanun Aceh No. 7 of 2014 on Employment Social Security in
Lhokseumawe City, Vol. 6 No. 3 (2025): Journal La Sociale, (Medan: Universitas
Medan Area).

Mariadi. “Pelaksanaan Syariah Islam Pada Qanun Nomor 11 Tahun 2002 Bidang Agidah, Ibadah,
Dan Syiar Islam.” Legalite : Jurnal Perundang Undangan Dan Hukum Pidana Islam lii,
No. 02 (2018).

Nurdin, Ridwan. “Kedudukan Qanun Jinayat Aceh Dalam Sistem Hukum Pidana Nasional
Indonesia.” Miqgot: Jurnal Ilmu-llmu Keislaman Xlii, No. 2 (2018): 364.
Https://Doi.Org/10.30821/Miqot.V42i2.

Sitti Mawar, Muhammad Igbal, 2025, “Multicultural Dispute Resolution System in Aceh Before
and After the Issuance of the Customary Institution Qanun”, Vol. 9 No. 1 (2025):
Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam.

Syaiful Mubarok, 2025, Law Enforcement Of Qanun Jinayat In Aceh Related To Legal Pluralism,
Jurnal Hukum Lex Generalis. Vol.6. No.2, (Semarang: Universitas Islam Negeri
Walisongo Semarang).

Buku

Abd. Shomad. Hukum Islam Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Indonesia. Cet 3.
Jakarta: Kencana, 2017.

Hardani, Sofia. “Aplikasi Kalender Kamariah Dalam Beberapa Aspek Hukum Perkawinan
Dalam Kompilasi Hukum Islam Indonesia,” 2017.

Fadli Dan Muammar. “Rancangan Qanun Hukum Keluarga Aceh Dalam Hirarki Perundang-
Undangan Indonesia.” Jurnal Al-litimaiyyah: Media Kajian Pengembangan Masyarakat
Islam 5, No. 1 (2019).

Hamidah, Nur. “Analisis Terhadap Ketentuan Uqubah Khamar Dalam Pasal 15 Qanun Aceh
Nomor 6 Tahun 2014 Mahkamah Syar’iyah,” 2016.

Rasyid, Rizani. “Qanun Jinayat Provinsi Nanggroe Aceh Darussalam Dalam Sistem Hukum
Nasional,” 20191.

Ria, Wati Rahmi And Muhammad Zulfikar. lIlmu Hukum Islam. Bandar Lampung: Gunung
Pesagi, 2017.

Uii, Tim Penerjemah Al-Qur'an. Al-Qur'an Dan Tafsir, 1991.

Zainal Abidin, Adzkar Ahsinin, Afridal Darmi, Roichatul Aswidah. Analisis Qanun-Qanun Aceh
Berbasis Hak Asasi Manusia. Jakarta: Demos, 2011

Copyright @ Fahmi Aunillah & Winona Nur Annisa


https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah/issue/view/94
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Al-Tarbiyah/issue/view/94
https://newinera.com/index.php/JournalLaSociale/issue/view/180
https://doi.org/10.30821/Miqot.V42i2
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/samarah/issue/view/1249
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/samarah/issue/view/1249

