
Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu  

Al-Qur’an 
Volume 6 Issue 1 2025, Pages 11-19 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online)  
  

Eksplorasi Metode Tafsir bi Al-Ra’yi dalam Surah Al-
Ma’un pada Kitab Tafsir Al-Azhar  

 
Siti Masyita Syahruddin1, Achmad Abubakar2, Muhammad Irham 3, Mahmudah4, 

Muhammad Mi’rat5 

1Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

4Universitas Negeri Makassar 
5Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 
 

 
Email Correspondence: 

stmasyitasyah02@gmail.com 
achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id 
muhammadirham@uin-alauddin.ac.id 

mahmudah.mahfud@unm.ac.id 
muhammadmirajlatif@gmail.com 

 
Abstract 

 
This study examines about tafsir bi al-ra'yi method in Surah al-Ma'un in the Tafsir al-Azhar, authored 
by Buya Hamka. This research is a library-based study using a descriptive-analytical approach 
aimed at understanding tafsir bi al-ra'yi method applied by Buya Hamka in Surah al-Ma'un and its 
relevance to contemporary social contexts. The results show that the use of tafsir bi al-ra'yi in Surah 
al-Ma’un is demonstrated through logical explanations, Buya Hamka’s interpretations that refer to 
previous mufassir, and he also uses reasoning and humanitarian perspective. The relevance of 
interpreting Surah al-Ma'un in the current social context includes care for orphans and the poor, 
opposition to hypocrisy in religion, and an emphasis on social responsibility. This study aims to give 
the positive impact towards society by helping them to understand and apply Islamic teachings in 
their daily lives more effectively and meaningfully, particularly through relevant and dynamic 
interpretations in relation to the social context. 

Keywords:  Tafsir bi al-Ra’yi, Surah  al-Ma’un, Tafsir al-Azhar. 
  
 

Abstrak 
 

Penelitian ini mengkaji tentang metode tafsir bi al-ra’yi dalam surah al-Ma’un pada Kitab Tafsir al-
Azhar karya Buya Hamka. Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan dengan menggunakan 
pendekatan deskriptif analitis, dengan tujuan untuk memahami tentang metode tafsir bi al-ra’yi yang 
diterapkan Buya Hamka pada surah al-Ma’un dan relevansinya dengan konteks sosial pada masa 
kini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penggunaan metode tafsir bi al-ra’yi dalam penafsiran 
surah al-Ma’un pada Kitab Tafsir al-Azhar ditunjukkan dengan adanya penjelasan logis, penafsiran 
Buya Hamka yang merujuk kepada para mufassir sebelumnya, dan beliau juga menggunakan 
penalaran serta perspektif kemanusiaan. Adapun relevansi penafsiran surah al-Ma’un dalam 

https://jogoroto.org/
mailto:stmasyitasyah02@gmail.com
mailto:achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id
mailto:muhammadirham@uin-alauddin.ac.id
mailto:muhammadmirajlatif@gmail.com


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 12 
			

Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al  

konteks sosial saat ini di antaranya ialah kepedulian terhadap anak yatim dan orang miskin, 
menentang kemunafikan dalam beragama, dan menekankan tanggung jawab sosial. Hasil kajian ini 
diharapkan dapat memberikan dampak positif terhadap masyarakat, dengan membantu mereka 
memahami dan menerapkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari dengan cara yang lebih 
efektif dan bermakna, utamanya melalui penafsiran yang lebih relevan dan dinamis terkait konteks 
sosial. 

Kata Kunci: Tafsir bi al-Ra’yi, Surah  al-Ma’un, Tafsir al-Azhar. 
 

Pendahuluan 
Tafsir memainkan peran vital dalam memahami al-Qur’an karena keselarasan antara aspek 

spiritual dan duniawi bergantung pada pemahaman yang benar terhadap al-Qur’an. (Manna Al-
Qaththan, 2019) Al-Qur’an memiliki fungsi yang mandiri dalam membimbing umat untuk meneladani 
ajaran yang telah ditetapkan oleh Allah swt., melalui Nabi Muhammad saw. Oleh karena itu, metode 
tafsir bi al-riwāyah dikembangkan berdasarkan al-Qur’an itu sendiri, hadis, penafsiran sahabat dan 
tabi’in. (Achmadin & Fattah, 2024) Namun, al-Qur’an juga mendorong manusia untuk merenung dan 
memahami pesan-pesannya secara mendalam serta menghayati ayat-ayat-Nya, sehingga legitimasi 
tafsir bi al-ra’yi dan bi al-isyāri juga muncul. (Mardan, 2023)  

Dalam perkembangannya, tafsir bi al-ra’yi memiliki sejarah panjang yang menunjukkan 
bagaimana metode ini beradaptasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan perubahan sosial 
dari masa klasik hingga masa kontemporer. (Algifari, 2023) Menurut al-Zahabi, perkembangan 
periode tafsir al-Qur’an dibagi menjadi tiga periode, yaitu periode pertama pada zaman Rasulullah 
saw., dan para sahabat. Saat Rasulullah saw., mendapatkan wahyu, beliau langsung 
menjelaskannya kepada para sahabat dan apabila di antara mereka ada yang tidak memahami 
maknanya, mereka bertanya langsung kepada Rasulullah. Setelah beliau wafat, penafsiran al-
Qur’an dilanjutkan oleh para sahabat dengan kehati-hatian dan hanya merujuk pada apa yang 
mereka terima dari Rasulullah. Periode kedua yaitu masa tabi’in. Sumber rujukan tafsir pada periode 
ini ialah al-Qur’an, hadits Nabi dan qaul sahabat. Mereka mengembangkan penafsirannya 
berdasarkan ijtihad. Pada masa ini mulai dikenal banyak perbedaan tafsir berdasarkan sumber atau 
mufassir di berbagai daerah. Periode ketiga adalah zaman pengkodifikasian tafsir yang dimulai pada 
akhir pemerintahan Bani Umayyah dan awal masa pemerintahan ‘Abbasiyah. Pada masa ini, tafsir 
berkembang pesat dan mulai terlihat berbagai aliran dalam kitab-kitab tafsir yang ditulis. (Fauziah & 
Putri, 2022)  

Pada masa pertengahan (sekitar abad ke-6 hingga ke-10 Hijriah), perkembangan tafsir bi al-
ra’yi mulai dipengaruhi oleh pemikiran filsafat. Pada masa ini, tafsir mulai menampakkan 
kecenderungan untuk mengaitkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan ilmu logika, filsafat, dan tasawuf. 
Kemudian, pada abad ke-13 hingga ke-19 Masehi, di tengah kemunduran dunia Islam, muncul para 
ulama yang mencoba menghidupkan kembali metode rasional dalam tafsir untuk menjawab 
persoalan sosial yang semakin kompleks. Di masa ini, terjadi pergeseran yang cukup signifikan 
dalam tafsir bi al-ra'yi, terutama dengan munculnya kebutuhan untuk merekontekstualisasi ajaran 
Al-Qur'an sesuai dengan tantangan zaman. Pada masa ini, Muhammad Abduh, seorang ulama 
reformis dari Mesir berpendapat bahwa al-Qur'an tetap relevan dalam setiap zaman dan tempat. 
Beliau dan muridnya, Muhammad Rasyid Ridha menafsirkan al-Qur’an dan dinamai dengan Tafsir 
al-Manar. Tafsir ini mendapat pengakuan luas dan berpengaruh besar terhadap perkembangan 
tafsir, baik pada zamannya maupun pada kitab-kitab tafsir yang terbit setelahnya hingga kini. Banyak 
tafsir al-Qur’an yang muncul pada abad ke-20 dan 21 terinspirasi dari Tafsir al-Manar, seperti Tafsir 
al-Maraghi, Tafsir al-Qasimi dan Tafsir al-Jawahir karya Thantawi Jauhari. Pada saat itu, bersamaan 
dengan upaya pembaruan Islam dan gerakan penafsiran al-Qur’an di Mesir dan negara lain, para 
ilmuwan muslim di Indonesia juga melakukan penerjemahan dan penafsiran al-Qur’an dalam 
bahasa Indonesia. Di antara karya mereka ialah al-Qur’an dan Tafsirnya yang diterbitkan oleh 
Kementerian Agama Republik Indonesia dan Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka (1908-1981). 
(Hidayat, 2020) 

Di Indonesia, Kitab Tafsir al-Azhar merupakan salah satu kitab tafsir kontemporer yang 
banyak diapresiasi di Indonesia karena pendekatan khasnya yang kontekstual dan rasional. Buya 
Hamka memadukan antara penggunaan metode tafsir bi al-ma’ṡūr  dan metode tafsir bi al-ra'yi yang 
mana keduanya dihubungkan dengan berbagai pendekatan-pendekatan umum, seperti bahasa, 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 13 
			

Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al  

sejarah, interaksi sosio-kultur dalam masyarakat, dan juga memasukkan unsur-unsur keadaan 
geografi suatu wilayah, serta unsur cerita masyarakat tertentu untuk mendukung maksud dari kajian 
tafsirnya. (Alfiyah, 2016) Mengutip penjelasan dari Nasrudin Baidan, Malkan menyebutkan bahwa 
Tafsir al-Azhar diklasifikasikan sebagai tafsir yang menggunakan bentuk al-ra’yu (pemikiran) karena 
penafsiran-penafsirannya yang lebih dominan dengan pemikiran. (Malkan, 2009) Tafsir al-Azhar 
memberikan kontribusi penting dalam membentuk cara pandang baru terhadap tafsir Al-Qur’an di 
Indonesia, di mana unsur sosial dalam Al-Qur’an mendapat perhatian yang lebih besar dan mampu 
menjawab persoalan-persoalan yang ada di masyarakat modern.  

Salah satu surah yang membahas tentang unsur sosial, khususnya kepedulian sosial ialah 
Surah al-Ma’un. Surah ini merupakan satu dari surah pendek dalam al-Qur’an yang sarat dengan 
pesan sosial tentang kepedulian terhadap kaum yang lemah dan menghindari kemunafikan. Dalam 
konteks masa kini, kajian terhadap surah ini menjadi penting karena isinya yang relevan dengan 
kondisi sosial saat ini, di mana isu kemiskinan dan kealpaan terhadap tanggung jawab sosial sering 
muncul dalam masyarakat. Surah Al-Ma’un membawa pesan bahwa umat Islam yang benar 
agamanya memiliki sikap peduli terhadap perbaikan nasib sesama, memberikan pertolongan pada 
fakir miskin, anak yatim dan kaum tertindas, menjadi masyarakat yang tidak sombong dan tidak riya. 
(M. Ritonga, 2022) 

Berdasarkan hal tersebut, dalam penelitian ini akan dikaji tentang metode tafsir bi al-ra’yi 
dalam Tafsir al-Azhar dan berfokus pada surah al-Ma’un. Adapun tujuan dari penelitian ini ialah 
untuk memahami tentang metode tafsir bi al-ra’yi yang diterapkan Buya Hamka pada surah al-Ma’un 
dan relevansinya dengan konteks sosial pada masa kini. 
 
Metode Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) yang mengkaji berbagai 
literatur berupa buku, artikel, ensiklopedia, dan lainnya sesuai dengan topik bahasan. Sumber utama 
atau primer penelitian ini adalah al-Qur’an dan kitab tafsir al-Azhar sedangkan sumber sekunder 
meliputi literatur tentang tafsir bi al-ra’yi dan literatur lain yang terkait. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan deskriptif analitis untuk mengeksplorasi metode tafsir bi al-ra’yi dalam surah al-Ma’un 
pada kitab tafsir al-Azhar. Adapun maksud dari pendekatan tersebut ialah data yang dikaji berupa 
pernyataan yang terdapat dalam berbagai literatur (Salim et al., 2012). Adapun teknik analisis data 
yang digunakan ialah analisis isi (content analysis) yang bertujuan menjelaskan secara objektif dan 
sistematis isi yang diungkapkan dalam komunikasi dan menghasilkan kesimpulan berdasarkan data 
yang valid. (Suryadilaga, dkk, 2010) 
 
Hasil dan Pembahasan 
Definisi Tafsir bi al-Ra’yi 

Kata tafsir merujuk pada penjelasan mengenai maksud dari firman Allah swt., sesuai dengan 
kemampuan manusia. Jadi, tafsir merupakan hasil dari usaha dan kesungguhan seorang mufassir 
dalam menemukan makna dalam ayat-ayat al-Qur’an sesuai kemampuan dan kecenderungan 
masing-masing. (Shihab, 2021) Kemudian kata al-ra’yu berasal dari kata ra’ā yang terdiri atas huruf 
rā’, hamzah, dan ya’ menunjukkan arti memandang dan melihat dengan mata. Olehnya, al-ra’yu 
berarti apa yang dilihat seseorang pada suatu hal. (Faris, 1979)  Secara etimologis, al-ra’yu memiliki 
arti keyakinan, analogi (qiyās), dan ijtihad. Namun, yang dimaksud dengan al-ra’yu di sini ialah 
ijtihad. (Arni, 2013) Adapun beberapa definisi tentang tafsir bi al-ra’yi ialah sebagai berikut: 

Menurut al-Zahabi, penafsiran bi al-ra'yi adalah penafsiran Al-Qur'an yang didasarkan pada 
ijtihad, dengan syarat mufassir harus memiliki penguasaan mendalam terhadap bahasa Arab, yang 
mencakup tentang pemahaman terkait makna lafadz bahasa Arab dan aspek konotasinya, 
kemampuan memahami asbāb al-nuzūl, nasikh wa mansukh dan berbagai aspek lain yang 
dibutuhkan dalam menafsirkan al-Qur’an. (Kusnadi & Nisa, 2022) Bentuk tafsir ini disebut juga 
dengan tafsir bi al-dirayah. (Hidayat et al., 2024) 

Ibrahim Mazhkur menyatakan bahwa tafsir bi al-dirayah ialah tafsir al-Qur’an yang 
didasarkan pada ijtihad mufassir yang didukung oleh kemampuan mereka berbahasa Arab secara 
mendalam, termasuk pemahaman terhadap lafadz, dalil, asbāb al-nuzūl, nasikh mansukh, dan 
lainnya. (Mardan, 2023) 

Berdasarkan definisi tersebut, dapat dikatakan bahwa tafsir bi al-ra’yi merupakan penafsiran 
yang dilakukan berdasarkan ijtihad, tidak hanya dengan penalaran, melainkan juga disertai dengan 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 14 
			

Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al  

pemahaman terkait berbagai aspek bahasa Arab dan semua ilmu yang dibutuhkan oleh seorang 
mufassir. 

Para ahli ilmu tafsir mengklasifikasikan tafsir bi al-ra’yi menjadi dua macam, yaitu tafsir bi al-ra’yi 
al-mahmudah dan tafsir bi al-ra’yi al-mażmūmah. Tafsir bi al-ra’yi al-mahmudah merupakan 
penafsiran dengan ijtihad yang sesuai dengan tujuan syari’at, kesesuaian dengan kaidah-kaidah 
bahasa Arab, dan jauh dari kesesatan. (Muhammad Arsad Nasution, 2018) Sedangkan tafsir bi al-
ra’yi al-mażmūmah ialah bentuk penafsiran yang tidak diperbolehkan karena menyimpang dari 
kaidah kebahasaan atau dalil yang rasional. Contohnya, penafsiran pada QS Isrā’/17: 72 bahwa 
setiap orang yang buta adalah celaka dan rugi serta akan masuk neraka. Padahal, yang dimaksud 
buta pada ayat tersebut bukan pada mata, melainkan buta hati, berdasarkan QS al-Hajj/22: 46. 
(Triani et al., 2022) 

Mengutip penjelasan dari al-Zarqani dan al-Zahabi, Ahmad Zainuddin menyebutkan bahwa 
terdapat beberapa hal yang perlu diperhatikan dalam penafsiran al-Qur’an dengan metode al-ra’yu 
di antaranya ialah merujuk kepada al-Qur’an, mengutamakan sikap selektif terhadap hadis-hadis 
yang lemah dan palsu, mengambil ucapan para sahabat, memperhatikan makna asli dari bahasa 
Arab dan menafsirkan al-Qur’an sesuai dengan tuntutan susunan kalimat. (Ahmad Zainuddin, 2016) 

Berbagai persoalan baru terus muncul dari waktu ke waktu, menuntut jawaban dan bimbingan, 
sedang hal tersebut tidak ditemukan secara eksplisit dalam al-Qur’an dan hadis. Berdasarkan 
kebutuhan tersebut, muncul upaya untuk memahami serta menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an yang 
kemudian melahirkan tafsir bi al-ra’yi. (Shihab, 2021) Metode ini mulai berkembang pada akhir 
periode pertumbuhan tafsir bi al-ma’tsur. Pada masa tersebut, Islam mengalami kemajuan dan 
diiringi dengan munculnya berbagai mazhab dan aliran di tengah umat Islam. Beberapa literature 
menyebutkan bahwa tafsir bi al-ra’yi tidak sepenuhnya didasarkan pada penalaran akal dengan 
mengabaikan berbagai sumber riwayat. Sebaliknya, metode ini cenderung lebih selektif dalam 
menggunakan riwayata yang dianggap relevan dan sahih. (Julmi, 2021)  

Berkaitan dengan  ruang lingkup tafsir bi al-ra’yi, salah satunya mengenai penafsiran tabi’in, 
para ulama berbeda pendapat, ada yang mengelompokkannya kepada tafsir bi al-ma’tsur, ada pula 
yang mengkategorikannya kepada tafsir bi al-ra’yi. (Muhammad Arsad Nasution, 2018) Penafsiran 
yang dilakukan oleh para tabi’in masih diragukan, apakah diterima atau ditolak. Olehnya, beberapa 
ulama ada yang mengkategorikannya dalam tafsir bi al-ra’yi. Hal ini disebabkan bahwa para tabi’in 
tidak berada pada masa kenabian dan riwayat mereka berasal dari penalaran (al-ra’yu) sehingga 
tidak memiliki kekuatan marfu’ yang menghubungkannya langsung dengan Rasulullah saw. (H.Z., 
2017) Selain itu, mereka juga tidak mendengar langsung dari Rasulullah saw., dan tidak 
menyaksikan sendiri turunnya ayat al-Qur’an. (Nur, 2015) Dan juga, tabi’in memiliki banyak guru, 
sedangkan para sahabat berpusat pada Rasulullah saw. 

Sehubungan dengan itu, dalam konteks disiplin Ilmu al-Qur’an, penafsiran yang dilakukan oleh 
para sahabat tidak dikategorikan sebagai tafsir bi al-ra’yi, walaupun dari segi substansi tidak keliru 
jika penafsiran mereka dianggap sebagai bagian dari tafsir bi al-ra’yi karena mereka juga 
menggunakan penalaran dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an. Hal ini disebabkan para sahabat 
memiliki keistimewaan yang terletak pada pengalaman langsung mereka yang tidak dimiliki oleh 
generasi setelahnya. Mereka tidak hanya menyaksikan dan mendengar langsung ajaran Rasulullah 
saw., tetapi juga dibimbing secara langsung oleh beliau. Selain itu, para sahabat memiliki 
keunggulan dalam penguasaan bahasa Arab, sebuah kemampuan yang tidak sepenuhnya diwarisi 
oleh generasi berikutnya. (Shihab, 2021) 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dikatakan bahwa jika penafsiran tabi’in tidak termasuk 
elemen dari tafsir bi al-ma’tsur, melainkan dikategorikan dalam tafsir bi al-ra’yi, maka periode 
tersebut atau masa tabi’in, pasca masa Nabi dan sahabat hingga sekarang masuk dalam ruang 
lingkup tafsir bi al-ra’yi. 

 
Seputar Kitab Tafsir al-Azhar 

Tafsir al-Azhar ditulis oleh Haji Abdul Malik Karim Amrullah atau yang lebih dikenal dengan Buya 
Hamka. Beliau diakui secara luas memiliki integritas tinggi dalam moral dan keilmuan. Lahir 16 
Februari 1908 M bertepatan dengan 14 Muharram 1362 H, di Ranah Minangkabau, Sumatera Barat, 
Buya Hamka tidak hanya dikenal sebagai ulama tetapi juga sebagai seorang pujangga, pengarang 
dan politikus. Beliau menulis karya sastra dan mengarang berbagai buku dengan nuansa 
keagamaan. Selain terlibat dalam ranah keagamaan dan politik, Buya Hamka juga merupakan 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 15 
			

Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al  

seorang wartawan, penulis, editor, dan sastrawan. (Ansari & Alzamzami, 2022) 
Awalnya, Tafsir al-Azhar merupakan kumpulan ceramah atau kuliah subuh yang disampaikan 

oleh Buya Hamka sekitar tahun 1959, yang dilaksanakan di Masjid Agung Al-Azhar, Kebayoran 
Baru, Jakarta yang pada masa itu belum dinamai demikian. Pada tahun 1960, nama Al-Azhar itu 
diberikan oleh oleh Syaikh Mahmud Syalthuth. Kuliah subuh tersebut dimulai dengan membahas 
Surah al-Kahf dan direncanakan untuk diterbitkan di majalah Panji Masyarakat milik beliau. Namun 
pada tahun 1960, izin penerbitan majalah tersebut dicabut karena fitnah dari pihak komunis, 
sehingga tulisan-tulisan kuliah subuhnya dipublikasikan di majalah Gema Islam dan akhirnya 
dipublikasi pada 15 Januari 1962 di majalah tersebut. Pada 27 Januari 1964, Buya Hamka ditangkap 
oleh penguasa Orde Lama dengan tuduhan pengkhianatan terhadap negara dan dipenjara selama 
kurang lebih 2 tahun 7 bulan. Di dalam penjara, beliau memanfaatkan waktunya untuk penulisan 
dan penyelesaian Tafsir Al-Azhar 30 juz. (A. R. P. Putri et al., 2023) 

Setelah beliau bebas, tafsir yang telah ditulis kemudian ditinjau kembali dengan tujuan 
perbaikan dan penyempurnaan. Penerbitan dan cetakan pertama Tafsir Al-Azhar pertama kali 
dilakukan oleh Penerbit Pembimbing Masa. Buya Hamka termotivasi untuk menulis Tafsir al-Azhar 
karena beberapa hal. Beliau menyadari bahwa para mufasir klasik sangat gigih atau fanatik terhadap 
mazhab yang mereka anut. Selain itu, suasana baru di Indonesia dengan mayoritas penduduknya 
yang muslim dangat membutuhkan bimbingan agama dan  pemahaman terhadap Al-Qur’an. 
Olehnya, beliau ingin menciptakan sebuah karya bernilai tinggi yang akan bermanfaat bagi bangsa 
dan umat muslim Indonesia dan juga sebagai bentuk balas budi serta membuktikan penghargaan 
kepada Universitas al-Azhar yang telah memberinya gelar kehormatan. (A. R. P. Putri et al., 2023) 

Dapat dilihat secara umum bahwa Buya Hamka menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an dengan 
memberikan perhatian penuh terhadap sejarah dan kejadian-kejadian kontemporer. Dalam 
penyajiannya, beliau menggali kembali teks-teks dan maknanya, menjelaskan istilah-istilah agama 
yang terdapat dalam teks, serta menambah materi pendukung lainnya untuk membantu pembaca 
dalam pemahaman terhadap isi surah-surah tertentu dalam al-Qur’an. Dalam menjelaskan ayat-ayat 
yang telah ditafsirkan, beliau selalu mempertimbangkan berbagai atsar yang sahih dan pendapat 
yang kuat dari para ulama. Olehnya, Buya Hamka menggabungkan dua metode penafsiran yaitu 
tafsir bi al-ma’tsur dan tafsir bi al-ra’yi dalam penafsirannya. Beliau sangat berhati-hati dalam 
penafsiran dan menjaga keseimbangan antara riwayah dan dirayah. Tidak hanya mengutip 
pendapat orang-orang terdahulu, beliau juga menggunakan pandangan dan pengalamannya sendiri 
yang relevan dengan zamannya, namun tetap melihat apa yang dinukil oleh ulama sebelumnya. 
(Musyarif, 2019) Dalam mukaddimah Tafsir al-Azhar, beliau membahas kekuatan dan pengaruh 
karya-karya tafsir yang dirujuknya, seperti Tafsir al-Rāzi, al-Kasysyāf karya al-Zamakhsyari, Rūh al-
Ma’ānī karya al-Alusi, al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurthūbī, Tafsīr al-Marāgī, al-Qāsimī, al-
Khāzin, al-Tabarī, dan al-Manār. Adapun kitab tafsir ini terdiri atas 10 jilid dan memiliki corak adabi 
ijtimā’ī (sosial kemasyarakatan). Hal tersebut terlihat dari latar belakang beliau yang merupakan 
seorang sastrawan dan juga memberikan penjelasan berdasarkan kondisi sosial yang sedang 
berlangsung. (Alfiyah, 2016) 

 
Analisis Metode Tafsir bi al-Ra’yi dalam Surah al-Ma’un pada Kitab Tafsir Al-Azhar 
 

ّذكَُی ىذَِّلٱ تَیۡءَرََأ ّدلٱبِ بُِ نِیِ  
Terjemahnya: 1) Tahukah kamu (orang) yang mendustakan agama? 

Sebagai juga terdapat dalam ayat-ayat yang lain, bilamana Tuhan memulainya dengan 
pertanyaan, adalah berarti menyuruh kepada Rasul-Nya agar ini diperhatikan dengan sungguh-
sungguh. Karena kalau hal ini tidak dijelaskan berupa pertanyaan seperti ini, akan disangka orang 
bahwa mendustakan agama ialah semata-mata karena menyatakan tidak mau percaya kepada 
agama Islam… (Hamka, 2003) 

Pada ayat tersebut, Buya Hamka menafsirkan ayat ini bahwa jika suatu ayat dimulai dengan 
pertanyaan (kalimat istifhām), maka dibutuhkan perhatian pada ayat tersebut karena memiliki 
keindahan dan kedalaman makna yang penting serta menarik perhatian pembaca agar fokus pada 
pesan yang disampaikan, yakni perlu diperhatikan dengan baik tentang bagaimana sebenarnya sifat 
orang yang mendustakan agama. 

َذَف مَیتَِیلۡٱ ُّعُدَی ىذَِّلٱ كَلِٰ  
Terjemahnya: 2) Itulah orang yang menghardik anak yatim. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 16 
			

Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al  

Maka dengan ayat ini dijelaskanlah bahwa mendustakan agama yang hebat sekali ialah 
“Itulah orang yang menolakkan anak yatim”. Di dalam ayat tertulis yadu'-‘u (dengan tasydid), artinya 
yang asal ialah menolak. Yaitu menolakkannya dengan tangan bila dia mendekat. Dalam pemakaian 
bahasa Minangkabau menolakkan dengan tangan itu dikatakan manulakkan… (Hamka, 2003) 

نِیكِسۡمِلۡٱ مِاعَطَ ىَٰلعَ ُّضحَُی لاَوَ  
Terjemahnya: 3) dan tidak menganjurkan memberi makan orang miskin. 

"Dan tidak mengajak atas memberi makan orang miskin" (ayat 3). Dalam bahasa Melayu 
yang terpakai di Malaysia disebut "menggalakkan". Dia tidak mau menggalakkan orang supaya 
memberi makan orang miskin. Dilahapnya sendiri saja, dengan tidak memikirkan orang miskin… 
(Hamka, 2003) Az-Zamakhsyari menulis dalam tafsimya, tentang apa sebab orang-orang yang 
menolakkan anak yatim dan tidak mengajak memberi makan fakir miskin dikatakan mendustakan 
agama. Kata beliau: "Orang ini nyata mendustakan agama. Karena dalam sikap dan laku 
perangainya dia mempertunjukkan bahwa dia tidak percaya inti agama yang sejati… (Hamka, 2003) 

Pada penafsiran ayat kedua dan ketiga tersebut, Buya Hamka menjelaskan kepada para 
pembaca dengan mengawali penafsirannya berupa terjemahan tiap ayat dalam bentuk sebuah 
kalimat dan beliau juga mengacu pada arti kosa kata pada bahasa daerah, seperti bahasa 
Minangkabau dan bahasa Melayu yang terpakai di Malaysia, dan juga mencantumkan penafsiran 
dari mufassir lain, yaitu al-Zamakhsyari dengan tujuan untuk menegaskan dan memperkuat 
penjelasannya. 

Dalam menafsirkan ayat-ayat tersebut, beliau tidak hanya berpegang pada makna literalnya, 
tetapi juga menganalisis konteks sosial dan moral yang ingin disampaikan oleh al-Qur’an. Menurut 
beliau, ayat ini mengkritik sikap seseorang yang mengaku beragama, namun mengabaikan 
tanggung jawab sosial terhadap anak yatim dan orang miskin. Agama bukan hanya ibadah ritual, 
tetapi juga sebagai perwujudan dari akhlak dan kepedulian sosial. 
 

ّل لٌیۡوََف ّلصَمُلِۡ نَوُھاسَ مۡھِتِلاَصَ نعَ مُۡھ نَیذَِّلٱ .نَیِ  
Terjemahnya: 4) Maka kecelakaanlah bagi orang-orang yang shalat, 5) (yaitu) orang-orang yang 
lalai dari shalatnya. 

"Maka kecelakaan akan didapati oleh orang-orang yang sembahyang." (ayat 4). "Yang 
mereka itu dari shalatnya, adalah lalai." (ayat 5). Dia telah melakukan sembahyang, tetapi 
sembahyang itu hanya membawa celakanya saja, karena tidak dikerjakannya dengan sungguh-
sungguh… Saahuun; asal arti katanya ialah lupa. Artinya dilupakannya apa maksud sembahyang 
itu, sehingga meskipun dia mengerjakan sembahyang, namun sembahyangnya itu tidaklah dari 
kesadaran akan maksud dan hikmatnya… (Hamka, 2003) 

  
نَوءُٓارَُی مُۡھ نَیذَِّلٱ  

Terjemahnya: 6) Orang-orang yang berbuat riya’. 
"Orang-orang yang riya'." (ayat 6) Ini juga termasuk sifat-sifat orang yang demikian. 

Walaupun dia beramal, kadang-kadang dia bermuka manis kepada anak yatim. Kadang-kadang dia 
menganjurkan memberi makan fakir miskin, kadang-kadang kelihatan dia khusyu' sembahyang; 
tetapi semuanya itu dikerjakannya karena riya'…..(Hamka, 2003) 

    
نَوُعامَلۡٱ نَوُعَنمَۡیوَ  

Terjemahnya: 7) dan enggan (menolong dengan) barang berguna. (Kementerian Agama RI, 2019) 
"Dan menghalangi akan memberikan sebarang pertolongan." (ayat 7). Artinya: Jalan untuk 

menolong orang yang susah, adalah amat banyak. Sejak dari yang berkecil-kecil sampai kepada 
yang besar, pokoknya asal ada perasaan yang halus, kasih-sayang kepada sesama manusia, di 
dalam pertumbuhan iman kepada Tuhan. Tetapi orang-orang yang mendustakan agama selalu 
mengelakkan dari menolong.… (Hamka, 2003)  

Dari penafsiran tersebut, dapat dilihat bahwa Buya Hamka menjelaskan bahwa perilaku 
menolong berakar dari nilai spiritual dan moral seseorang. Beliau juga menekankan bahwa jalan 
untuk menolong sangat banyak, mulai dari hal kecil hingga besar. Penjelasan ini logis karena 
memperluas pemahaman pembaca bahwa pertolongan tidak selalu dalam bentuk materi besar, 
tetapi bisa juga berupa tindakan sederhana. Hal ini menghilangkan alasan untuk tidak membantu 
orang lain, karena setiap orang dapat memberikan kontribusi sesuai kapasitasnya. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 17 
			

Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al  

Surat yang pendek ini, tujuh ayat, diturunkan di Madinah, untuk menghardik orang-orang 
munafik yang ada pada masa itu, yang sorak-sorainya keras, padahal sakunya dijahitnya. Tetapi 
surat ini telah menjadi cemeti terus-menerus bagi umat Muhammad. Sebab kian lama kian 
nampaklah orang yang seperti ini perangainya dalam pergaulan masyarakat Islam. Mereka 
mengakui Islam, tetapi dengan tidak disadari mereka telah menjadi orang munafik. Sebagaimana 
yang dikatakan oleh Ibnu Jarir dalam tafsimya: "Begitulah orang-orang munafik, kalau di hadapan 
banyak orang banyak sembahyanglah dia serupa sangat khusyu', tetapi kalau orang tak ada lagi, 
sembahyang itu pun tidak dikerjakannya lagi… (Hamka, 2003) 

Berdasarkan penafsiran tersebut, dapat dilihat bahwa beliau mendefinisikan kemunafikan 
secara logis sebagai sikap yang bertentangan antara apa yang diucapkan dan apa yang dilakukan. 
Mengakui sebagai umat Islam, tetapi tidak menunjukkan kepedulian sosial atau melakukan 
tanggung jawab keagamaan dengan tulus.  

Penafsiran-penafsiran tersebut mencerminkan penggunaan metode tafsir bi al-ra’yi, yang 
ditunjukkan dengan adanya penjelasan logis, penafsiran beliau yang merujuk kepada para mufassir 
sebelumnya, seperti Imam al-Zamakhsyari dan Ibnu Jarīr al-Ṭabari, dan beliau juga menggunakan 
penalaran serta perspektif kemanusiaan untuk menyoroti bagaimana ajaran Islam harus 
menginspirasi perilaku yang baik, terutama dalam berempati dan membantu orang yang 
membutuhkan.  
 
Relevansi Metode Tafsir bi al-Ra’yi dalam Surah al-Ma’un pada Konteks Sosial 

 Salah satu tujuan dari tafsir bi al-ra’yi ialah untuk menggali dan memahami kandungan al-
Qur’an sesuai dengan kondisi umat muslim pada zamannya. Hal ini penting untuk melihat sejauh 
mana al-Qur’an dapat diterapkan dalam berbagai konteks kehidupan dan untuk menjaga otentisitas 
al-Qur’an yang ṣāliḥ li kulli zamān wa makān atau tetap relevan untuk setiap waktu dan tempat serta 
sebagai pedoman yang berlaku sepanjang zaman. (Algifari, 2023) Penafsiran Buya Hamka dalam 
Tafsir al-Azhar yang banyak menggunakan metode tafsir bi al-ra’yi memberikan kontribusi dalam 
penyelesaian problematika di dunia modern, di mana beliau mengkontekstualisasikan penafsirannya 
dengan realitas modern yang sedang berlangsung dan juga berusaha menjembatani masyarakat 
Indonesia untuk berpikir produktif dalam mengkaji ayat-ayat al-Qur’an. (Firdausiyah, 2021) 
Berdasarkan penafsiran surah al-Mā’ūn pada kitab Tafsir al-Azhar, berikut beberapa poin utama 
relevansinya dalam konteks sosial saat ini: 
1. Kepedulian terhadap anak yatim dan orang miskin 

Berdasarkan penafsiran surah al-Ma’un, khususnya pada ayat pertama hingga ketiga, 
menunjukkan bahwa keimanan tidak hanya terkait dengan hubungan antara manusia dengan 
Tuhan, tetapi juga mencakup kepedulian terhadap sesama, terutama terhadap anak yatim dan 
juga orang miskin. Islam tidak membolehkan untuk bersikap kasar terhadap anak yatim dan 
mengabaikan orang yang miskin. Olehnya, setiap individu diharapkan memiliki tanggung jawab 
moral untuk memperhatikannya dengan membantu memenuhi kebutuhan hidup mereka. (A. R. 
E. Putri et al., 2022) Pesan ini relevan dengan situasi saat ini, di mana jurang ketimpangan sosial 
semakin lebar dan banyak orang miskin yang membutuhkan uluran tangan, maka dibutuhkan 
kepedulian terhadap mereka, baik itu dengan memberikan bantuan yang bersifat materi maupun 
non materi, sesuai dengan kapasitas masing-masing individu.  

2. Menentang kemunafikan dalam beragama 
Pada penafsiran surah al-Ma’un, disebutkan juga bahwa celakalah bagi orang yang 

shalat, yaitu dia yang lalai dari sholatnya dan berbuat riya’. Hal tersebut merupakan kritik 
terhadap orang-orang yang menjalankan ibadah hanya untuk pamer atau demi status sosial, 
bukan karena ketulusan. Dalam konteks saat ini, seringkali ibadah dan ritual agama dilakukan 
secara lahiriah saja, tanpa disertai dengan kesadaran untuk mengimplementasikan nilai-nilai 
spiritual dalam sehari-hari, terutama yang berhubungan dengan kepedulian sosial. Ini 
merupakan sebuah pengingat bahwa agama tidak boleh hanya menjadi formalitas atau simbol 
sosial, tetapi seharusnya mendorong kita untuk berbuat baik dan memilki empati yang nyata 
terhadap sesama.  

3. Menekankan tanggung jawab sosial  
Seiring dengan perkembangan zaman, nilai-nilai kepedulian sosial terus mengalami 

degradasi. Sikap acuh tak acuh dan apatis menjadi lebih umum. Penyebab hal tersebut di 
antaranya ialah karena kesenjangan sosial atau perbedaan status sosial, sikap egois individu, 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 18 
			

Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al  

kurangnya pemahaman atau penanaman tentang nilai-nilai peduli sosial, kurangnya sikap 
toleransi, simpati dan empati. (Muhamadi & Hasanah, 2019) Berkaitan dengan hal tersebut, 
surah ini mendorong umat Islam untuk tidak sekedar memikirkan kepentingan pribadi, tetapi juga 
berperan aktif dalam kegiatan sosial yang bermanfaat bagi masyarakat luas. Dalam konteks 
modern, hal ini berupa bentuk partisipasi dalam aksi sosial, seperti kegiatan volunteering dan 
kesediaan untuk membantu komunitas yang membutuhkan. 

 
Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan tentang metode tafsir bi al-ra’yi dalam surah al-Ma’un pada kitab 
tafsir al-Azhar, dapat ditarik kesimpulan bahwa penggunaan metode tafsir bi al-ra’yi dalam 
penafsiran surah al-Ma’un ditunjukkan dengan adanya penjelasan logis, penafsiran beliau yang 
merujuk kepada para mufassir sebelumnya, seperti Imam al-Zamakhsyari dan Ibnu Jarīr al-Ṭabari, 
dan beliau juga menggunakan penalaran serta perspektif kemanusiaan untuk menyoroti bagaimana 
ajaran Islam harus menginspirasi perilaku yang baik, terutama  dalam berempati dan membantu 
orang yang membutuhkan. Adapun relevansi penafsiran surah al-Ma’un dalam konteks sosial saat 
ini di antaranya ialah kepedulian terhadap anak yatim dan orang miskin, menentang kemunafikan 
dalam beragama, dan menekankan tanggung jawab sosial dalam bentuk perhatian dan empati 
terhadap yang membutuhkan sesuai dengan nilai-nilai yang ditekankan dalam al-Qur’an. Metode 
tafsir ini memungkinkan penafsiran yang relevan dan kontekstual dengan permasalahan sosial, 
sehingga pesan-pesan agama menjadi lebih aplikatif dan tidak terbatas pada dimensi spiritual atau 
ritual. 
 

 
Daftar Pustaka  
Achmadin, B. Z., & Fattah, A. (2024). Model of Tafsir Bi Al-Ma’tsur Approach Relevance to Islamic 

Education : A Chronological Review of Qur’anic Interpretation. At-Turats, 18(1), 54–73. 
Ahmad Zainuddin. (2016). Tafsir bi Al-Ra’yi. MAFHUM, 1(1), 73–86. 
Alfiyah, A. (2016). Metode Penafsiran Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar. Ilmu Ushuluddin, 15(1), 

25–35. https://doi.org/10.18592/jiiu.v15i1.1063 
Algifari, M. S. (2023). Selayang Pandang Tafsir Bi Al-Ra’yi. Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 3(4), 633–

638. https://doi.org/10.15575/jis.v3i4.31042 
Ansari, I., & Alzamzami, M. (2022). Moderasi Agama Perspektif Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar 

QS. al-Baqarah: 256. Al-Wasatiyah: Journal of Religious Moderation, 1(2), 106–130. 
https://doi.org/10.30631/jrm.v1i2.11 

Arni, J. (2013). Metode Penelitian Tafsir. In Daulat Riau. Daulat Riau. 
Faris, I. (1979). Mu’jam Maqayis al-Lughah (vol. 5). Dar al-Fikr. 
Fauziah, A. N., & Putri, D. N. (2022). Cara Menganalisis Ragam Sumber Tafsir Al-Qur’an. Jurnal 

Iman Dan Spiritualitas, 2(4), 531–538. https://doi.org/10.15575/jis.v2i4.18741 
Firdausiyah, U. W. (2021). Modernisasi Penafsiran Al-Quran Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Buya 

Hamka. Jurnal Ulunnuha, 10(1), 65–77. https://doi.org/10.15548/ju.v10i1.2745 
H.Z., S. (2017). Tafsir Bi Al-Ma’sur (Kelebihan dan Kekurangan serta Pengembangannya). Suhuf, 

29(1), 97–117. https://journals.ums.ac.id/index.php/suhuf/article/view/5090 
Hamka, B. (2003). Tafsir Al-Azhar Juz 10. Pustaka Nasional Pte Ltd. 
Hidayat, H. (2020). Sejarah Perkembangan Tafsir Al-Qur’an. Al-Munir, 2(1), 29–76. 

https://doi.org/10.37985/jer.v5i2.967 
Hidayat, H., S, D. K. D., & Wahid, N. R. (2024). Metode Tafsir Al-Qur ’ an. Jurnal Kajian Islam Dan 

Sosial Keagamaan, 1(4), 362–370. 
Julmi, R. (2021). Tafsir bi al-Ma’tsur dan bi al-Ra’yi. UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten. 
Kementerian Agama RI. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahnya. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 
Kusnadi, & Nisa, R. (2022). Eksistensi Tafsir Bil Ra’yi. Jurnal Kajian Al-Quran & Tafsir, 7(2), 44–61. 

http://journal.iaimsinjai.ac.id/indeks.php/al-mubarak 
M.Ritonga, T. (2022). Tafsir Surah Al-Ma ’ Un. Al-Kaffah, 10(1), 55–68. 

https://jurnalalkaffah.or.id/index.php/alkaffah/article/view/42 
Malkan. (2009). Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis. Hunafa, 6(3), 359–376. 
Manna Al-Qaththan. (2019). Pengantar Studi Ilmu Al-Qur’an. Pustaka Al-Kautsar. 
Mardan. (2023). Studi Al-Qur’an: Mengeksplorasi dan Memahami Kandungan al-Qur’an Secara 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 19 
			

Copyright @Siti Masyita Syahruddin et al  

Utuh (A. R. Amin (ed.)). 
Muhamadi, S. I., & Hasanah, A. (2019). Penguatan Pendidikan Karakter Peduli Sesama Melalui 

Kegiatan Ekstrakurikuler Relawan. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 16(1), 95–114. 
https://doi.org/10.14421/jpai.2019.161-06 

Muhammad Arsad Nasution. (2018). Pendekatan dalam Tafsir (Tafsir bi al-Ma’tsur, Tafsir bi al-Ra’yi, 
Tfasir bi al-Isyari). Yurisprudentia, 4(2), 147–165. 

Musyarif. (2019). Buya Hamka (Suatu Analisis Sosial Terhadap Kitab Tafsir Al-Azhar). AL 
MA’ARIEF : Jurnal Pendidikan Sosial Dan Budaya, 1(1), 36–57. 
https://doi.org/10.35905/almaarief.v1i1.781 

Nur, A. (2015). Khazanah Dan Kewibawaan Tafsir Bi Al-Ma’tsur. Penerbit Asa Riau. 
Putri, A. R. E., Isfandayani, I., & Marginingsih, R. (2022). Menumbuhkan Kepedulian Terhadap 

Penanggulangan Perekonomian Bagi Anak Yatim Dan Dhuafa. An-Nizam, 1(1), 67–75. 
https://doi.org/10.33558/an-nizam.v1i1.3358 

Putri, A. R. P., Thahir, A. H., Robintaun, & Umam, K. (2023). Metode Tafsir Hamka dalam Tafsir Al-
Azhar. Gunung Djati Conference Series, 28, 12–21. 

Salim, A. M., Mardan, & Abu Bakar, A. (2012). Metodologi Penelitian Tafsir Maudu’i. Pustaka Arif. 
Shihab, M. Q. (2021). Kaidah Tafsir. Lentera Hati. 
Suryadilaga, M. A., & dkk. (2010). Metodologi Penelitian Tafsir. Penerbit Teras. 
Triani, S. I., Saodah, S., Salsabila, F., Alfarisi, Z., Fadhilah, M. Y., Hermawan, G., Prayogi, D. A., 

Afizal, Y. N., & Nahriyah, S. (2022). Memahami Pesan al- Qur’an dalam Pendekatan Tafsir bil 
Ra’yi. Al-Akhbar (Jurnal Ilmiah Keislaman), 8(1), 31–38. 

 
 
 

 


