
Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-

Qur’an 
Volume 5 Issue 2 2024, Pages 155-168 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

  

Ummatan Wasatan Menurut Hamka dan Thabari 
(Studi Komparasi Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Thabari 

Terhadap Surat Al-Baqarah Ayat 143 
 

Fredy Susilo Supriyanto 1, Akhmad Sulthoni 2, Murdianto 3 
1Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an Isy Karima, Karanganyar, Jawa Tengah 
2Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an Isy Karima, Karanganyar, Jawa Tengah 
3Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an Isy Karima, Karanganyar, Jawa Tengah 

	
	

Email Correspondence; 
fredysus29@gmail.com 

akhmadsulthoni@stiqisykarima.ac.id 
murdianto@stiqisykarima.ac.id 

 
Abstract 

 
Allah made Muslims as ummatan wasatan as mentioned in Al-Baqarah verse 143, ummatan 
wasatan means a people whose position is in the middle, meaning balanced in doing something 
so that it is not excessive to the interests of the world and does not shackle itself from worldly 
things. So being ummatan wasatan, his life can be balanced between his relationship with Allah 
the creator and with His creation, so that even if there is a slight difference in something, it does 
not affect the harmony between them because in fact ummatan wasatan means an ideal 
society whose life is sustainable. This study aims to determine the meaning of ummatan 
wasatan as well as the similarities and differences in the interpretation of ummatan wasatan in 
Al-Quran letter Al-Baqarah verse 143 based on Tafsir Al-Azhar and At-Thabari. This type of 
research is library research, which is research conducted using literature. And the method the 
author uses is descriptive analysis, which is observing a symptom or event which then the 
results of the research will be processed and analyzed to draw conclusions using the muqarin 
method (comparison). Hamka and Thabari both interpret ummatan wasatan as a people whose 
position is in the middle or balanced and does not lean to one side unlike the Jews who only 
lean towards the world and the Christians who lean towards the hereafter. And that Muslims 
are the chosen and just people who will later become witnesses to the previous Prophets. And 
there are differences in the interpretation of the two that Hamka mentions from the event of 
moving the Qibla to make the formation of ummatan wasatan or a new ummah because it is 
proven who survives the Prophet and the one who shows a challenge to him. And the difference 
in interpretation in interpreting the verse looks different because Hamka tends to use 
interpretation bir-ra,yi while Thabari uses interpretation bil ma'tsur so that in interpreting 

https://jogoroto.org/
mailto:fredysus29@gmail.com
mailto:akhmadsulthoni@stiqisykarima.ac.id
mailto:murdianto@stiqisykarima.ac.id


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 156 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

ummatan wasatan is a fair people in his interpretation Thabari mentions many related 
traditions. 
 
Keywords: Ummatan wasatan, Tafsir Al-Azhar, Tafsir At-Thabari  
 
 

Abstrak 
 
Allah menjadikan umat islam sebagai ummatan wasatan sebagaimana yang telah disebutkan 
dalam Al-Baqarah ayat 143, ummatan wasatan memiliki arti umat yang posisinya di tengah-
tengah, artinya seimbang dalam melakukan sesuatu sehingga tidak berlebihan kepada 
kepentingan dunia dan tidak membelenggu diri dari hal yang bersifat duniawi. Maka menjadi 
ummatan wasatan hidupnya bisa seimbang antara hubungannya dengan Allah sang pencipta 
dan dengan ciptaan-Nya, sehingga kalaupun ada sedikit perbedaan dalam sesuatu hal, itu tidak 
mempengarui keharmonisan diantara mereka karena sejatinya ummatan wasatan memiliki 
arti masyarakat ideal yang hidupnya berkesinambungan. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengetahui makna ummatan wasatan serta persamaan dan perbedaan penafsiran ummatan 
wasatan dalam Al-Quran surat Al-Baqarah ayat 143 berdasarkan Tafsir Al-Azhar dan At-Thabari. 
Jenis penelitian ini adalah library research (kepustakaan), yaitu penelitian yang dilakukan 
mengunakan literatur. Dan metode yang penulis gunakan adalah deskriptif analisis, yakni 
megamati suatu gejala atau peristiwa yang kemudian hasil penelitian akan diolah dan dianalisis 
untuk diambil kesimpulan menggunakan metode muqarin (perbandingan). Hamka dan Thabari 
keduannya memaknai ummatan wasatan dengan umat yang posisinyanya di tengah atau 
seimbang dan tidak condong ke satu sisi tidak seperti orang Yahudi yang hanya condong 
kepada dunia dan orang Nasrani yang condong kepada akhirat. Dan bahwa umat Islam adalah 
umat terpilih dan adil yang kelak akan menjadi saksi atas para Nabi terdahulu. Dan terdapat 
perbedaan penafsiran keduanya bahwa Hamka menyebutkan dari peristiwa perpindahan 
kiblat menjadikan terbentuknya ummatan wasatan atau umat yang baru karena terbukti siapa 
yang bertahan terhadap Rasulullah dan orang yang menunjukkan tantangan kepadanya. Dan 
perbedaan penafsiran dalam menafsirkan ayat tersebut terlihat berbeda karena Hamka 
cenderung menggunakan tafsir bir-ra,yi sedangkan Thabari menggunakan tafsir bil ma’tsur 
senhingga dalam memaknai ummatan wasatan adalah umat yang adil dalam tafsirnya Thabari 
banyak menyebutkan hadis-hadis yang terkait. 
 
Kata kunci: Ummatan wasatan, Tafsir Al-Azhar, Tafsir At-Thabari 

 
Pendahuluan 

Umat Islam sangat menghormati dan mengutamakan persatuan serta persaudaraan di 
antara mereka, sebagaimana yang diajarkan dalam Al-Qur'an dan Hadits Rasulullah. Al-Qur'an 
memerintahkan manusia untuk memegang teguh tali Allah dan menjauhi perpecahan, seperti 
yang disebutkan dalam surat Ali-Imran ayat 103. Ibnu Katsir, dalam tafsirnya, menjelaskan 
bahwa Allah memerintahkan umat Islam untuk bersatu dan melarang perpecahan. Hadits-
hadits pun menegaskan larangan terhadap perpecahan dan pentingnya persatuan. Konsep ini 
terkait dengan hadits tentang firqah najiyah, yang mengisyaratkan bahwa membangun 
persatuan umat Islam dilakukan dengan mengikuti ajaran Islam sesuai dengan Al-Qur'an dan 
Sunnah Rasulullah, berdasarkan pemahaman ulama. Rasulullah juga menggambarkan 
pentingnya persatuan dengan perumpamaan bahwa seorang muslim dengan muslim yang lain 
seperti bangunan yang saling menguatkan. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 157 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

Mengingat pesan yang terkandung dalam Al-Qur'an dan hadits, persatuan bukan hanya 
sebuah kewajiban yang harus dipatuhi, tetapi juga sebuah nilai yang harus dicintai. Mencintai 
persatuan seharusnya dianggap sebanding dengan mencintai Al-Qur'an dan Hadits Nabi. 
Seperti Al-Qur'an tidak boleh diabaikan, begitu juga pesan-pesan yang terkandung di dalamnya 
tidak boleh diabaikan. Oleh karena itu, membangun dan menjaga persatuan di antara umat 
Islam merupakan tanggung jawab yang harus dipenuhi. Persatuan, sebagai sesuatu yang 
seharusnya dicintai, juga harus diperjuangkan. Setiap perjuangan membutuhkan 
pengorbanan; tidak ada perjuangan yang tidak membutuhkan pengorbanan. Ketika persatuan 
dianggap sebagai nilai yang patut dicintai, maka untuk mewujudkannya, diperlukan perjuangan 
dan pengorbanan. Dengan keyakinan bahwa persatuan adalah bagian integral dari ajaran Islam 
yang harus dicintai, maka upaya untuk mencapainya harus diperjuangkan hingga terwujud 
sepenuhnya.1 

Maka kenyataannya ketika bulan Ramadhan umat Islam sanggup untuk menjalankan 
ibadah puasa karena mengetahui pentingnya puasa, bahwa puasa adalah kewajiban yang 
harus ditunaikan sebagai seorang muslim, tapi persatuan umat Islam juga tidak kalah penting, 
karena bulan ramadhan adalah syahrul ukhuwah rasa persaudaraan terasa begitu erat di bulan 
ini. Kasusnya ketika penetapan awal Ramadhan tahun ini Pemerintah menetapkan 1 Ramadhan 
1445 Hijriah jatuh pada Selasa, 12 Maret 2024. Begitu pula dengan Pengurus Besar Nahdlatul 
Ulama yang menetapkan awal puasa pada Selasa. Namun Pimpinan Pusat Muhammadiyah 
yang berpedoman pada kriteria Wujudul Hilal menetapkan awal Ramadhan jatuh pada Senin, 
11 Maret 2024. Maka dari perbedaan itu ada beberapa yang mengangap bahwa pendapatnya 
yang paling benar dan hal itu akan menumbuhkan rasa benci yang menyebabkan perpecahan 
diantara Umat Islam. Tapi sebagaimana yang telah dikatakan Ketua MUI Abdullah Zaidi 
mengajak agar saling menghormati akan perbedaan penentuan awal Ramadhan. Masyarakat 
tak perlu membesar-besarkan masalah ini, justru harus menjadi perekat persaudaraan dan 
persatuan. 

Menteri Agama Yaqut Cholil Qoumas juga mengatakan bahwa perbedaan dalam 
penentuan awal Ramadhan merupakan hal yang lumrah dan tetap harus saling menghormati 
serta menjunjung nilai toleransi. "Ada beberapa perbedaan dan itu lumrah saja. Namun kita 
harus tetap saling menghormati dan menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi sehingga tercipta 
suasana yang kondusif," ujar Mentri Agama.2 

Dalam konteks lain yang baru-baru ini muncul adalah  wasatiyyah atau moderasi 
beragama, Pemikiran Islam "wasathiyah" ini menjadi hal yang baru dan mengagumkan dalam 
narasi dan pemikiran Islam global, karena diperbaharui dan diperkenalkan kembali oleh 
seorang mujtahid era ke-21, yakni Al-Imam Profesor Doktor Yusuf Al-Qaradhawi, seorang 
ulama terkemuka dari Qatar yang lahir di Mesir, dan merupakan lulusan dari Universitas 
ternama di dunia, Al-Azhar di Mesir.3 semakin diperkuat dan dipromosikan dengan keyakinan 
bahwa hal tersebut merupakan solusi utama untuk mengatasi berbagai masalah yang dihadapi 
oleh bangsa saat ini. Dalam pandangan ini, moderasi beragama dianggap sebagai solusi yang 
komprehensif terhadap radikalisme, ekstremisme, dan fanatisme yang mungkin mengancam 
stabilitas sosial. Dianggap sebagai penyelamat untuk mempertahankan harmoni di antara 

	
1	Imam Suprayogo, ‘Betapa Berat Mewujudkan Persatuan’ <https://uin-malang.ac.id/r/141001/betapa-berat-
mewujudkan-persatuan-umat.html> [accessed 16 October 2014]. 
2 Asep Firmansyah, ‘Enag: Perbedaan Awal Ramadhan Lumrah Dan Harus Saling Menghormati’ 
<https://www.antaranews.com/berita/4004250/menag-perbedaan-awal-ramadhan-lumrah-dan-harus-saling-
menghormati> [accessed 10 March 2024]. 
3 Muhammad Khairan Arif, ‘Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur’an, As-Sunnah Serta Pandangan 
Para Ulama Dan Fuqaha’, Al-Risalah, 11.1 (2020), pp. 22–43, doi:10.34005/alrisalah.v11i1.592. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 158 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

umat beragama. Moderasi Islam sering kali dianggap sebagai upaya untuk menghidupkan 
kembali esensi Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam. Namun, ada pandangan bahwa 
moderasi sebenarnya telah menyebabkan Islam kehilangan kekuatan untuk menjadi sumber 
rahmat bagi alam semesta. Hal ini karena keyakinan bahwa rahmat sejati akan terwujud ketika 
prinsip-prinsip syariat Islam diterapkan secara menyeluruh, bukan saat prinsip-prinsip tersebut 
diubah atau dikurangi.4 

Mengenai hal itu Allah telah menjadikan umat Rasulullah sebagai ummatan wasathan 
(umat pertengahan). Allah berfirman dalam Al-Qur’an :  

ادًيْهِشَ مْكُيْلَعَ لُوْسَُّرلا نَوْكُيَوَ سِاَّنلا ىلَعَ ءَاۤدَهَشُ اوْـُنوْكُتَلِّ اطًسََّو ةًَّماُ مْكُنٰلْعَجَ كَلِذٰكَوَ  
“Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) ummatan wasatan (umat 

pertengahan) agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) 
menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.” (Q.S. al-Baqarah [2]: 143) 

Ummatan wasatan juga memiliki arti umat yang moderat yang posisinya berada di tengah 
agar dilihat oleh semua pihak dan dari segenap penjuru. Kata ummatan wasatan dalam al-
Qur’an mengandung konsep masyarakat ideal, yakni masyarakat harmonis atau masyarakat 
yang berkesinambungan.5 Untuk mencegah konflik dan pemecahan, penting untuk memupuk 
rasa persaudaraan. Persaudaraan harus menjadi pondasi penting dalam membentuk 
masyarakat yang harmonis. Sebuah komunitas tidak akan kokoh tanpa adanya hubungan 
persaudaraan yang erat antara anggotanya. Kasih sayang dan semangat gotong royong adalah 
ekspresi dari persaudaraan yang sejati.6 Dan manusia memiliki fitrah sebagai makhluk sosial 
yang bercirikan tidak memiliki kemampuan untuk hidup sendiri, dan harus bekerja sama 
dengan manusia lainnya.7 

Menurut Thabari, konsep "ummatan wasathan" tidak hanya mencakup umat yang terpilih 
saja, tetapi juga umat yang seimbang dalam segala hal. Menurutnya, ummatan wasathan 
adalah umat yang memiliki sifat tengah-tengah, tidak terlalu condong kepada kepentingan 
dunia, tidak terlalu terikat pada kebutuhan jasmani, dan tidak mengabaikan sepenuhnya hal-
hal yang bersifat duniawi. Menurut Hamka, ummatan wasathan adalah umat Nabi Muhammad 
yang mengikuti jalan lurus, berada pada posisi tengah, tidak terpaku pada dunia sehingga tidak 
diperhamba oleh materi, namun juga tidak hanya memikirkan urusan rohani saja sehingga 
tidak dapat dijalankan karena tubuh kita masih hidup. Dalam ibadah shalat, pertemuan antara 
kedua aspek ini menjadi jelas, di mana shalat dilakukan dengan tubuh secara fisik, namun 
harus disertai dengan khusyu dalam hati.8 

Pada bulan suci Ramadhan, pintu kebaikan terbuka lebar, memungkinkan peningkatan 
amal ibadah seperti tilawah Al-Qur'an, sholat, sedekah, dan berbagai ibadah lainnya. Namun, 
penting untuk tidak melupakan hubungan sosial dan menjaga harmoni antar sesama. 
Meskipun terdapat perbedaan awal dalam berpuasa, hal itu tidak boleh menjadi alasan untuk 
menanam benih-benih kebencian terhadap sesama. Karena hubungan antara manusia dengan 
Allah (Habluminallah) dan hubungan antar manusia (Habluminannas) merupakan dua aspek 

	
4 Santi Zainuddin, ‘Moderasi Beragama, Solusi Atau Masalah ?’ <https://lensamedianews.com/2023/10/25/moderasi-
beragama-solusi-atau-masalah> [accessed 25 October 2023]. 
5 Ali Nurdin, Qur’anic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal Dalam Al-Qur’an (erlangga, 2006). hlm. 108 
6 Adam Tri Rizky and Ade Rosi Siti Zakiah, ‘Islam Wasathiyah Dalam Wacana Tafsir Ke-Indonesia-an (Studi 
Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka)’, AQWAL Journal of Qur’an and Hadis Studies, 1.1 
(2020), pp. 1–28, doi:10.28918/aqwal.v1i1.3515. 
7 Fadhillah Iffah and Yuni Fitri Yasni, ‘Manusia Sebagai Makhluk Sosial Pertemuan’, Lathaif: Literasi Tafsir, Hadis 
Dan Filologi, 1.1 (2022), hlm.9. 
8 Hidayatullah Sugih, ‘Ummatan Wasatan Dalam Al-Qur ’ an ( Studi Komparasi Penafsiran Muhammad ‘ Abduh Dan 
Sayyid Quthub )’, Skripsi, 2019, hlm.27. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 159 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

penting yang harus dijaga keseimbangannya oleh seorang muslim untuk mencapai 
kesempurnaan ibadahnya. Kedua aspek ini harus bersinergi dan berjalan berdampingan. 
Tidaklah sesuai jika seseorang, meskipun sangat taat dalam melaksanakan amalan wajib dan 
sunnah, dengan mudah mengeluarkan kata-kata atau tindakan yang menyakiti orang lain. 

Maka kualifikasi umat terbaik sesuai Al-Baqarah ayat 143 adalah ummatan wasatan yaitu 
umat yang menempuh jalan tengah menurut pandangan hamka9 sedangkan menurut at 
thabari seperti yang telah dijelaskan di atas bahwa ummatan wasatan adalah umat yang 
seimbang dalam menjalankan sesuatu artinya tidak cenderung berlebihan kepada kepentingan 
dunia dan tidak cenderung berlebihan membelengu diri dari hal-hal yang bersifat duniawi. Dari 
kedua pendapat mufasir di atas penulis ingin mengkaji lebih lanjut tentang perbandingan 
makna kata ummatan wasatan di dalam surat Al-Baqarah ayat 143 menurut pandangan Hamka 
dan Thabari. Dengan tujuan agar mengetahui makna ummatan wasatan dalam surat Al-Baqarah 
ayat 143 menurut tafsir Al-Azhar dan At-Thabari, dan agar mengetahui persamaan dan 
perbedaan makna ummatan wasatan dalam tafsir Al-Azhar dan Al-Thabari. 

 
Metode Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah “library research” yaitu 
penelitian yang seluruh datanya berasal dari bahan-bahan tertulis berupa buku, naskah, 
dokumen dan lain-lain yang semua data-data itu berkaitan dengan Al Quran dan tafsirnya.10 
Penulis berusaha mengupas konsep ummatan wasatan pada surat Al-Baqarah ayat 143. 
Penelitian ini menggunakan data primer yaitu Tafsir Al-Azhar yang ditulis oleh Abdul Malik 
Karim Amrullah dan Tafsir At-Thabari yang ditulis oleh Abu Ja’far Muhammad bin Jarir At-
Thabari. Sedangkan data sekunder penulis menggunkan sumber sumber lain seperti kitab, 
buku, skripsi, jurnal yang berkaitan dengan penulisan. 

Penelitian ini termasuk penelitian yang menggunakan teknik dokumentasi. Dimana 
teknik yang digunakan dalam pengumpulan data literatur atau bahan-bahan pustaka yang 
koheren dengan objek pembahasan yang dimaksud.11   Penelitian ini menggunakan metode 
deskriptif analisis. Deskriptif analisis, yaitu suatu metode menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an 
dengan memaparkan segala aspek yang terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu 
serta menerangkan makna-makna yang tercakup di dalamnya, sesuai dengan keahlian dan 
kecenderungan mufassir yang menafsirkan ayat-ayat tersebut.12 Dilakukan dengan 
pendekatan muqarin (komparatif), adapun langkah-langkah dalam melakukan metode analisis 
komparatif adalah sebagai berikut: (1) Menentukan tema yang akan dikaji. (2) Mengidentifikasi 
aspek-aspek yang akan dibandingkan. (3) Memberi keterkaitan dan faktor-faktor yang 
memperngarui antar konsep. (4) Menunjukkan kekhasan dari masing-masing pemikiran tokoh, 
madzhab atau kawasan yang dikaji. (5) Melakukan analisis yang mendalam dan kritis dengan 
disertai argumen data. (6) Membuat keismpuan-kesimpulan untuk menjawab masalah 
kajiannya.13 
 
Hasil dan Pembahasan 
A. Hamka dan Tafsir Al-Azhar 

Haji Abdul Malik Karim Amrullah, yang lebih dikenal dengan nama Hamka, lahir di Tanah 

	
9 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1st edn (pustaka panjimas, 2015),hlm.274. 
10 Nashruddin Baidan dan Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir (pustaka pelajar, 2006),hlm.2. 
11 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Quran (pustaka pelajar, 1998). 
12 Arif Firdausi dan Afina Azmi Nurdiannisa, ‘Berbakti Kepada Kedua Orang Tua Menurut Tafsir Al-Maraghi Dan 
Tafsir Al-Azhar’, Al-Karima : Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 5.1 (2021). 
13 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, 1st edn (Idea Sejahtera, 2015). 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 160 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

Sirah, tepi Sungai Batang di sebelah Danau Maninjau pada tanggal 13 Muharram 1326 H, yang 
bersamaan dengan tanggal 16 Februari 1908 M. Ayahnya bernama Abdul Karim Amrullah, yang 
merupakan keturunan Abdul Arief dengan gelar Tuanku Pauh Pariaman atau Tuanku nan Tuo, 
yang merupakan salah satu pahlawan Paderi. Tuanku Nan Tuo memiliki peran yang signifikan 
dalam gerakan pembaharuan di Minangkabau dan menjadi guru utama bagi Jalal Ad-Din.14 

 Saat berusia 7 tahun, Hamka dimasukkan ayahnya ke sekolah desa yang didirikan oleh 
Jainudin Labai El-Yunusi pada tahun 1916. Pagi hari Hamka pergi ke sekolah desa dan sore 
harinya pergi ke sekolah diniyah. kurang lebih tiga tahun pula ia pada sekolah-sekolah agama 
di Padang Panjang dan Parabek. Namun, tampaknya ia berbakat dalam bidang Bahasa dan 
dapat menguasai bahasa Arab. Hal itu membuat ia mampu membaca secara luas terjemah-
terjemah dan tulisan-tulisan barat. Pada tahun 1930, Hamka bukan hanya pergi ke Tanah Jawa, 
namun juga ke Mekah, Sulawesi Selatan dan Sumatra Utara. Di Sulawesi Selatan.15 

Pada tahun 1925, setelah beberapa waktu tinggal di Jawa, Hamka kembali ke kampung 
halamannya. Begitu sampai di sana, ia mulai aktif mengamalkan semua ilmu yang telah 
diperolehnya. Buya Hamka meninggal dunia pada Jum’at, 24 Juli 1981, dan jasadnya 
dimakamkan di TPU Tanah Kusir.16  

Dalam Tafsir Al-Azhar, Penulis menjaga hubungan yang sangat baik antara naqal 
(pemindahan informasi dari sumber otoritatif) dan akal (rasio atau akal manusia). Penulis tidak 
hanya sekadar mengutip atau menyalin pendapat para tokoh terdahulu, tetapi juga 
menggunakan pemahaman dan pengalaman pribadi. Selain itu, Penulis tidak hanya mengikuti 
pertimbangan akal semata-mata, namun juga tidak mengabaikan apa yang telah disampaikan 
oleh para tokoh terdahulu.17 

Dalam menafsirkan ayat tentang ummatan wasatan, nampaknya Hamka lebih 
cenderung mengemukakan pendapatnya, dibandingkan dengan mengemukakan riwayat-
riwayat, meskipun Hamka tidak meninggalkan itu secara keseluruhan. Dalam penafsirannya 
tersebut, Hamka juga mengkontekstualisasikan penafsirannya tersebut dengan kondisi 
masyarakat saat itu. Hal itu menunjukkan bahwa Hamka tidak memahami ayat yang ia tafsirkan 
secara tekstual, tetapi kontekstual. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa bentuk 
interpretasi Hamka tentang ummatan wasatan adalah bentuk tafsir bi al-ra’yi. adapaun jika 
ditinjau dari segi corak penafsirannya, dalam menafsirkan ayat tentang ummatan wasatan, 
maka penafsiran Hamka termasuk penafsiran yang bercorak adabi ijtima’i (sosial 
kemasyarakatan). Hal ini terlihat dalam penafsiran Hamka yang selalu merespons kondisi sosial 
masyarakat dan berupaya memberikan solusi dari setiap persoalan yang terjadi di 
masyarakat.18 
B. Thabari dan Tafsir Ath-Thabari 

Nama lengkapnya adalah Muhammad bin Jarir bin Yazid bin Katsir bin Ghalib, yang 
dikenal sebagai Abu Ja’far. Dia dilahirkan di kota Amul, yang merupakan kota terbesar di 
Tabaristan. Meskipun banyak ulama yang lahir di kota ini, mereka biasanya tidak menisbatkan 
diri kepada Muhammad bin Jarir, melainkan lebih umum menisbatkan diri kepada "Tabaristan", 
termasuk Imam Ath-Thabari. Ath-Thabari lahir pada tahun 225 H atau 839 M. Ath-Thabari 
dikenal sebagai seorang sejarawan besar dan ahli dalam bidang tafsir, hadis, qiraah, dan fiqh. 

	
14 M.Sholihin, Ilmu Tasawuf (CV Pustaka Setia, 2014). 
15 M.Sholihin,.hlm.271. 
16 Surya Pratama, ‘Kontribusi Buya Hamka Dalam Perkembangan Dakwah Muhammadiyah Tahun 1925-1981’ 
(Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2017). 
17 Hamka, Tafsir Al-Azhar. Hlm. 37. 
18 Abdur Rauf, ‘Interpretasi Hamka Tentang Ummatan Wasatan Dalam Tafsir Al-Azhar’, Qof, 3.2 (2019), pp. 161–77, 
doi:10.30762/qof.v3i2.1387.  



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 161 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

Bakat intelektualnya sudah terlihat sejak usia sangat muda, dan dia mulai belajar dengan 
kecerdasan yang luar biasa. Menurut sumber, Ath-Thabari dianggap sebagai ulama yang sulit 
dicari bandingannya, karena dia banyak meriwayatkan hadis, memiliki pengetahuan yang luas 
dalam bidang penukilan, penarjihan riwayat-riwayat, dan sejarah para tokoh awal. Selain 
keahliannya dalam bidang tafsir, Ath-Thabari juga terkenal sebagai ahli hadis, fiqh, dan sejarah 
yang mashur dan terkenal.19 

Selama hidupnya, Al-Tabari tidak hanya dikenal sebagai seorang mufassir, tetapi juga 
luas dikenal sebagai hafidz (penghafal Al-Qur'an), muhaddits (pemuka hadis), faqih (ahli fiqh), 
qari’ (ahli dalam membaca Al-Qur'an), dan ahli sejarah. Warisannya kepada generasi berikutnya 
berupa berbagai kitab dalam berbagai bidang ilmu, yang semuanya menjadi rujukan utama 
yang sangat bermanfaat. Di antara karyanya adalah kitab tafsir (Jami’ al-Bayan), kitab ushul dan 
cabang-cabangnya, kitab hadis (Tahdzib al-Atsar), serta kitab sejarah (Tarikh al-Rusul wa al-
Muluk dan Tarikh al-Rijal), dan karya-karya lainnya. Sebagian besar karyanya telah hilang, 
namun kitab tafsir dan sejarahnya tetap terjaga dan telah dicetak berulang-ulang hingga saat 
ini. Karena kontribusinya yang besar dalam bidang tafsir dan sejarah, Al-Tabari diakui sebagai 
Bapak para mufassir dan Bapak para pakar sejarah. Pengajarannya tersebar di Mesir, Syam, 
dan Irak sebelum ia menetap di kota Baghdad hingga akhir hayatnya. Al-Tabari wafat pada usia 
85 tahun, pada tahun 310 H atau 923 M.20 

Kitab tafsir yang Jami’ al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an atau Tafsir Ath-Thabari disusun pada 
akhir abad III ini merupakan tuangan fikiran at-Thabari yang didektekan kepada muridnya sejak 
tahun 283- 290 H atau selama 7 tahun. Sumber-sumber penafsiran at-Thabari menurut Khalil 
Muhy al-Din al-Misi di dalam Muqaddimah Jami’ al Bayan ini meliputi riwayat atau al ma’surat 
dari Rasulullah saw, kemudian pendapat para sahabat atau tabi’in, juga dari penafsiran bi al 
ma’tsur kalangan ulama pendahulunya khususnya dalam merujuk persoalan nahwu, bahasa 
atau pun qiraah. Apabila kita mengkaji kitab tafsir beliau, maka akan kita lihat metode tafsir at-
Thabari, bahwa jika menafsirkan suatu ayat dalam kitabullah, beliau memberikan pendapat 
yang ada tentang ayat tersebut kemudian beliau menafsirkan ayat tersebut dan mendukung 
penafsirannya dengan pendapat para sahabat dan tabi’in, beliau tidak hanya mencukupkan 
kepada sekedar mengemukakan riwayat-riwayat saja, melainkan juga mencari kebenaran dari 
riwayat-riwayat tersebut satu sama lain dan mempertimbangkan mana yang paling kuat.21 

Tafsir Thabari adalah sebuah tafsir yang disusun dengan menggunakan prinsip yang 
umum digunakan oleh banyak ulama salaf. Tafsir ini didasarkan pada penafsiran ayat-ayat Al-
Qur'an dengan menggunakan hadis dan atsar, selain itu juga memuat penjelasan yang kuat 
yang diperoleh dari sahabat dan yang dianggap mendekati kebenaran. Semua elemen ini 
disusun secara berurutan dengan baik. Meskipun Thabari menggunakan hadis sebagai 
landasan utama dalam tafsirnya, ia tetap memperhatikan penggunaan bahasa Arab sebagai 
pedoman. Karena penguasaan bahasa Arab sangat penting dalam menafsirkan Al-Qur'an, 
sebagai dasar yang kuat dan dapat dipercaya dalam usaha memahami makna kalimat-kalimat 
yang tidak memiliki penjelasan tafsir dari hadis sahih.22 
C. Penafsiran Ummatan Wasathan dalam Tafsir Al-Azhar 

 “Dan demikianlah, kami telah menjadikan kamu ummatan wasatan (umat yang 
moderat)." Ada dua umat yang datang sebelum umat Muhammad, yaitu umat Yahudi dan 

	
19 Rina Susanti Abidin Bahren and Sabil Mokodenseho, ‘Metode Dan Corak Penafsiran Ath-Thabari’, MUSHAF 
JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 3.1 (2023), pp. 151–66, doi:10.54443/mushaf.v3i1.126. 
20 M Muchtar, ‘“Ummatan Wasathan” Dalam Perspektif Tafsir Al-Tabariy’, Jurnal Perspektif Ilmu-Ilmu Agama 
Kontemporer, 2.2 (2013), pp. 113–29 <https://journal.unismuh.ac.id/index.php/pilar/article/view/455/397>. 
21 Srifariyati, ‘Manhaj Tafsir Jami’ Al Bayan Karya Ibnu Jarir At-Thabari’, Madaniyah, 7 No. 2.Agustus (2017), p. 321. 
22 Muchtar. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 162 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

Nasrani. Dalam riwayat perjalanan umat-umat tersebut, diketahui bahwa umat Yahudi 
cenderung sangat terikat pada dunia, harta, dan kekayaan. Dalam kitab suci mereka, jarang 
sekali ditemukan penekanan pada masalah akhirat. Hal ini menyebabkan beberapa di antara 
mereka berpendapat bahwa jika mereka masuk neraka, itu hanya akan berlangsung beberapa 
hari, tidak lama. Sebaliknya, umat Nasrani cenderung lebih memprioritaskan urusan akhirat 
dan meninggalkan segala kemegahan dunia. Mereka bahkan mendirikan biara-biara sebagai 
tempat pertapaan dan menganjurkan kepada pendeta-pendeta agar tidak menikah. Namun, 
kehidupan rohani yang mendalam ini hanya diikuti oleh sejumlah kecil orang atau bahkan 
dilanggar oleh banyak orang karena bertentangan dengan fitrah manusia.23 

 Sampai kepada zaman kita ini pun dapat kita rasakan betapa sikap hidup orang Yahudi. 
Apabila disebut yahudi, teringatlah kita kepada kekayaan benda yang berlimpah, menernakkan 
uang dan memakan riba. Dan, bila kita baca pelajaran asli kristen, sebelum dia berkecimpung 
ke dalam politik kekuasaan, akan kita dapatilah ajaran mereka yang megatakan bahwasanya 
orang kaya tidak bisa masuk surga, sebagaimana tidak masuknya seekor unta ke dalam lubang 
jarum. Maka sekarang datanglah ayat ini memperingati kembali umat Muhammad bahwa 
mereka adalah suatu umat yang ditengah, menempuh jalan lurus, bukan terpaku kepada dunia 
sehingga diperhamba oleh benda dan materi. Bukan pula hanya semata-mata memntingkan 
ruhani, sehingga tidak bisa dijalankan, sebab tubuh kita masih hidup. Islam datang 
mempertemkan kembali di antara kedua jalan hidup itu. Di dalam ibadah shalat mulai jelas 
pertemuan di antara keduanya yaitu shalat dikerjakan dengan badan, melakukan berdiri ruku’ 
sujud, namun semua itu hendaklah dengan hati yang khusyu’. Nampak pula dalam peraturan 
zakat harta benda. Orang boleh berzakat apabila dia cukup harta menurut bilangan nisab. Dan 
apabila datang waktunya hendaklah dibayarkan kepada Fakir-Miskin. Artinya, carilah harta 
benda sebanyak-banyaknya kemudian berikanlah sebagian daripadanya untuk menegakkan 
amal dan ibadah kepada Allah dan untuk membantu orang yang patut dibantu. Tampak pula 
pada peraturan di hari jum’at. Di hari itu dari pagi bolehlah bekerja keras mencari rezeki, 
berniaga dan bertani, dan lain-lain, Namun, ketika sudah mendengar seruan jum’at hendaklah 
segera berangkat menuju tempat shalat untuk menyambut dan mengingat Allah. Dan setelah 
selesai shalat, segeralah keluar dari masjid untuk bekerja lagi. Hal ini menunjukkan perilaku 
untuk menmpuh jalan tengah sebagai upaya agar kehidupan dunia dan akhirat lebih 
seimbang.24 

Ketika Rasulullah Muhammad SAW diutus di Jazirah Arab, misi yang dibawanya adalah 
untuk membangun sikap ummatan wasatan, sebuah umat yang menjalani jalan tengah, 
menerima realitas kehidupan, beriman pada akhirat, dan mengamalkannya di dunia ini. 
Mereka mencari kekayaan untuk mendukung keadilan, memperhatikan kesehatan fisik dan 
spiritual, mengasah kecerdasan pikiran melalui ibadah, serta berfungsi sebagai khalifah Allah 
di bumi sebagai bekal menuju akhirat, karena mereka akan diminta pertanggungjawaban oleh 
Allah kelak. Selama umat ini tetap berada di jalan lurus (shiratal mustaqim), mereka akan tetap 
menjadi umat yang moderat. 

Ayat selanjutnya tentang saksi atas manusia menjelaskan bahwa umat Muhammad 
sebagai umat jalan tengah akan menjadi saksi atas umat Nabi-nabi lainnya tentang kebenaran 
risalah yang telah disampaikan kepada umat masing-masing. Demikian juga, Nabi Muhammad 
akan menjadi saksi di hadapan Allah kelak. Pertanyaannya adalah, sudahkah mereka 
menjalankan tugas mereka sebagai umat yang menjalani jalan tengah dengan baik, ataukah 
mereka telah bercampur aduk antara yang benar dan yang salah sehingga kecenderungan 

	
23 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1st edn (Gema Insani, 2015). 
24 Hamka, Tafsir Al-Azhar. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 163 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

moderat mereka hilang.25 
Umat Muhammad menjadi umat yang moderat dan menjadi saksi bagi umat-umat 

lainnya, dengan Nabi Muhammad SAW juga menjadi saksi atas umat-umatnya. Setelah latar 
belakang ini diketahui, lebih mudah bagi mereka yang berpikir mendalam untuk memahami 
alasan perubahan arah kiblat. Namun, perlu dicatat bahwa perubahan kiblat bukanlah 
penyebab, tetapi hanya konsekuensi dari upaya membangun umat yang baru (umat yang 
moderat). Kemudian, sebagai kelanjutan dari ayat tersebut, Allah menjelaskan maksud 
perubahan kiblat dalam membentuk umat yang moderat. "Dan kami tidak menjadikan kiblat 
yang sebelumnya kamu kiblati" merujuk pada kiblat Baitul Maqdis yang selama satu setengah 
tahun Rasul menghadap ke arahnya sebelum kemudian diubah menjadi Ka'bah di Makkah, 
"kecuali agar Kami mengetahui siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik di kedua 
tumitnya”.26 

 Kiblat yang asal adalah ka’bah juga. Ayat-ayat terdahulu sudah menerangkan bahwa 
Ka‟bah itu sebenarnya didirikan oleh Nabi Ibrahim a.s dan jauh lebih tua dari Baitul Maqdis. 
Karena kiblat dikembalikan kepada asalnya, maka orang yahudi selama satu setengah tahun 
bermegah dan merasa bangga sebab hal itu mereka pandang adalah kemanangan mereka. 
Dengan adanya peralihan kiblat terbuktilah mana orang yang bertahan pada ujung yang 
selama ini menujukkan suka terhadap Rasulullah lantaran kiblat menuju tempat yang 
disukainya, yaitu orang Yahudi. Setelah kiblat dialihkan, dia menunjukkan tantangan. Demikian 
pula orang munafik, yang selalu menari-cari saja soal-soal yang akan mereka timpakan 
kesalahnya kepada Rasulullah, ”dan memanglah berat kecuali atas orang yang diberi petunjuk oleh 
Allah.”27 

Orang yang imannya ragu-ragu dan imannya tidak mendalam merasa berat atas 
terjadinya peralihan kiblat itu. diriwayatkan oleh Ibnu Jarir dari Ibnu Juraij, bahwa beliau 
berkata: bahwasannya orang-orang yang baru masuk Islam, setelah kiblat dialihkan ada yang 
kembali menjadi kafir. Mereka berkata “Apa ini, sebentar ke sana, sebentar ke situ”. Dan 
menurut suatu riwayat dari Imam Ahmad dan Abd bin Humaid dan Tirmidzi dan Ibn Hibban 
dan at-Thabrani dan al-Hikam dari Ibnu Abbas, beliau berkata: “Taktkala Rasulullah SAW 
mengalihkan kiblat itu ada beberapa orang yang bertanya kepada beliau: “ Ya Rasulullah, 
sekarang kiblat telah beralih. Bagaimana jadinya dengan orang-orang yang telah mati, sedang 
dikala hidupnya mereka shalat berkiblat ke Baitul Maqdis? Kemudian Allah menegaskan 
bahwasannya orang-orang yang mati sebelum kiblat beralih adalah mereka itu beramal karena 
imannya juga. Amal mereka tidakakan disia-siakan oleh Tuhan. Ketaatan mereka dan ibadah 
mereka khusyu’ diterima juga oleh Allah dengan sebaik-baik penerimaan.28 
D. Penafsiran Ummatan Wasathan dalam Tafsir Ath-Thabari 

Abu Ja’far berkata: Firman Allah artinya adalah, sebagaimana Kami tunjukkan kalian, 
wahai orang-orang yang beriman kepada Muhammad SAW dan wahyu yang dibawa dari sisi 
Allah, maka Kami mengkhususkan untuk menunjukkan ke arah kiblat dan agam Ibrahim, dan 
kami mengutamakan kalian daripada pengikut agama lain. Kami juga mengutamakan kalian 
dengan menjadikan umat yang moderat. Telah kami jelaskan bahwa umat adalah sekelompok 
manusia. Kata al-wasat menurut orang Arab artinya adalah pilihan, seperti kalimat fulanun 
wasat al-hasab fi qoumihi, yang artinya tingkat hidup si fulan sedang-sedang saja di tengah-
tengah kaumnya. Ini juga seperti firman Allah, “maka buatlah untuk mereka jalan yang kering 

	
25 Hamka, Tafsir Al-Azhar. 
26 Hamka, Tafsir Al-Azhar. 
27 Hamka, Tafsir Al-Azhar. 
28 Hamka, Tafsir Al-Azhar. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 164 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

di laut itu.” (Qs. Taha[20]: 77).29 
Abu Ja’far berkata: saya melihat bahwa kata al-wasat dalam ayat tersebut berarti bagian 

yang terletak di antara dua sisi, seperti wasat ad-daar (ruang tengah). Saya melihat bahwa Allah 
mengatakan jika umat ini adalah ummatan wasatan karena mereka seimbang dalam agama ini, 
tidak berlebih-lebihan seperti orang-orang Nasrani hingga menuhankan Isa, tidak pula 
sembrono seperti orang-orang Yahudi yang mengganti kitab Allah, membunuhi para Nabi 
Allah, dan mendustakan dan mengingkari Allah, tetapi mereka seimbang, dan Allah menyifati 
umat ini dengan ummatan wasatan, karena perkara yang paling disukai Allah adalah tengah-
tengah (seimbang).30 

Penakwilan al-wasat adalah adil, dan itu berarti pilihan. Ulama yang berpendapat, al-
wasat adalah adil, menyebutkan riwayat-riwayat berikut ini: (1) Salim bin Junadah dan Ya’qub 
bin Ibrahim menceritakan kepada kami, dia berkata: Hafs bin Ghiyats menceritakan kepada 

kami, dari A’mash, dari Abi Shalih, dari Abi Sa’id, dari Nabi SAW, tentang firman Allah َكَلِذَٰكَو 
اطًسَوَ ةًَّمأُ مْكُنَٰلْعَجَ  , dia berkata: artinya “keadilan”. (2) Mujahid bin Musa dan Muhammad bin 

Basysyar menceritakan kepada kami, katanya: Ja‟far bin Aun menceritakan kepada kami, dari 
A’mash, dari Abi Shalih dari Abi Sa’id, dari Nabi SAW dengan dengan riwayat yang sama. (3) 
Muhammad bin Basysyar menceritakan kepada kami, berkata: Mu’ammal menceritakan 
kepada kami, berkata: Sufyan menceritakan kepada kami, dari A’masy dari Abi Shalih dari Sa’id 

Al-Khudri, tentang firman Allah َاطًسَوَ ةًَّمأُ مْكُنَٰلْعَجَ كَلِذَٰكَو  berkata, “Adil”.31 Dan masih banyak 

riwayat yang disebutkan Thabari dalam tafsirnya. 

Kemudian penakwilan firman Allah ِّديهِشَ مْكُيْلَعَ لُوسَُّرلٱ نَوكُيَوَ سِاَّنلٱ ىلَعَ ءَآدَهَشُ ا۟ونُوكُتَل  , Abu 

Ja’far Thabari mengatakan bahwa syuhada adalah jama’ dari syahid yang artinya saksi. 
Maknanya adalah bahwa Allah telah menjadikan umat islam sebagai umat yang tegah/wasath, 
umat yang adil, agar menjadi saksi bagi para Nabi dan Rasul terdahulu bahwa mereka telah 
menyampaikan risalah yang Allah titipkan kepada mereka bahwa telah di sampaikan kepada 
umat-umatnya. Begitupun nabi Muhammad juga akan menjadi saksi atas umatnya, bahwa 
umatnya telah beriman atas risalah yang Allah titipkan kepada Nabinya.32 
E. Analisis Komparasi 

Berdasarkan penafsiran kedua muffasir di atas terkait surat Al-Baqarah ayat 143, maka 
akan kami paparkan analisis atas penafsiran Hamka dan Thabari mengenai penafsiran 
ummatan wasatan pada ayat tersebut: 

Tabel 1 : Persamaan 
No Aspek persamaan Hamka Thabari 

1 Definisi Ummatan 
Wasatan 

Menggambarkan 
umat Islam sebagai 
umat yang 
menempuh jalan 
tengah antara terlalu 
terpaku pada dunia 
dan terlalu terpaku 

Menggambarkan umat 
Islam sebagai umat yang 
seimbang dalam beragama, 
tidak berlebihan seperti 
Nasrani atau sembrono 
seperti Yahudi 

	
29 Thabari, Tafsir At-Thabari, 2nd edn (Pustaka Azzam, 2012). 
30 Thabari. 
31 Thabari. 
32 Thabari. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 165 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

pada akhirat, tidak 
seperti Yahudi dan 
Nasrani 

2 Makna Wasath (Tengah) Menempuh jalan 
tengah yang tidak 
terlalu condong 
kepada dunia 
sehingga lalai 
terhadap akhirat, 
dan tidak terlalu 
condong kepada 
akhirat sehingga 
melupakan dunia 

Seimbang dalam beragama, 
tidak berlebihan seperti 
Nasrani yang menjadikan 
Nabi Isa sebagai Tuhan, dan 
tidak sembrono seperti 
Yahudi yang mengganti isi 
kitab. 

3 Peran Umat Wasat Menjadi saksi atas 
umat Nabi-nabi lain 
tentang kebenaran 
risalah Rasul-rasul 
yang disampaikan 
kepada umat 
masing-masing 

Menjadi saksi atas para Nabi 
dan Rasul terdahulu bahwa 
mereka telah 
menyampaikan risalah yang 
Allah titipkan kepada 
mereka 

 
Tabel 2: Perbedaan 

No Aspek Perbedaan Hamka Thabari 

1 Terbentuknya Ummatan 
Wasatan dari Pemindahan 
Kiblat 

Mengaitkan 
pemindahan kiblat 
dari Masjidil Aqsa ke 
Masjidil Haram 
dengan 
terbentuknya umat 
yang baru atau 
ummatan wasatan, 
karena beberapa 
orang semakin 
beriman kepada 
Rasulullah 
sementara yang lain 
berpaling dari beliau. 

Tidak secara langsung 
menyebutkan terbentuknya 
ummatan wasatan dari 
peristiwa pemindahan 
kiblat, hanya menjelaskan 
bahwa perpindahan kiblat 
bertujuan untuk 
membedakan antara orang 
yang benar mengikuti Nabi 
dan yang tidak. 

 

2 Metode Penafsiran Lebih cenderung 
pada pendapat 
pribadi dan 
kontekstualisasi 
dengan kondisi 
masyarakat saat itu, 
tidak memahami 

Lebih mengutamakan 
pemahaman al-Qur'an dan 
hadis-hadis Nabi, fokus 
pada aspek teologis dan 
akademis, menafsirkan ayat 
secara riwayat atau tafsir 
bil-ma’tsur 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 166 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

ayat secara tekstual 
tetapi kontekstual 

3 Hubungan dengan 
Keadilan (al-'adl) bermakna 
pilihan (al-khiyar) 

Tidak mengaitkan 
makna wasatan 
dengan keadilan 
yang bermakna al-
khiyar (pilihan), hanya 
menggambarkan 
wasatan sebagai 
umat yang menjalani 
jalan lurus dan 
seimbang, berada di 
tengah-tengah 
antara dunia dan 
akhirat 

Menafsirkan wasatan 
sebagai keadilan (al-'adl) 
yang berarti al-khiyar 
(pilihan) dengan merujuk 
pada hadis-hadis dan aspek 
teologis lainnya. 

 
 
Kesimpulan 

Berdasarkan Berdasarkan uraian di atas dan analisis yang telah dilakukan, dapat 
disimpulkan bahwa menurut Hamka, makna "wasatan" adalah menjalani jalan tengah yang 
seimbang antara kepentingan dunia dan akhirat, sehingga umat Muhammad akan menjadi 
moderat dan tidak terjerumus dalam ekstremisme. Sedangkan menurut Thabari, "wasatan" 
bermakna sebagai bagian yang terletak di antara dua sisi, menunjukkan keadaan seimbang 
dan adil, menjadikan umat Islam sebagai umat yang tidak melampaui batas dalam agama 
mereka. Kedua tafsir sepakat bahwa makna "wasatan" adalah menjalani jalan tengah, 
seimbang dalam beragama, dan tidak condong ke satu sisi. Perbedaan penafsiran terlihat 
pada pendekatan mereka: Hamka menggunakan tafsir bir ra’yi dengan ijtihad dan 
kontekstualisasi, sedangkan Thabari menggunakan tafsir bil ma’tsur dengan merujuk pada 
hadis-hadis. Hamka menafsirkan "wasatan" sebagai umat yang menjalani jalan lurus dan 
seimbang, sementara Thabari menafsirkannya sebagai keadilan (al-'adl) yang berarti pilihan 
(al-khiyar). 

 
Daftar Pustaka 

Arif, Muhammad Khairan, ‘Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur’an, As-Sunnah 

Serta Pandangan Para Ulama Dan Fuqaha’, Al-Risalah, 11.1 (2020), pp. 22–43, 

doi:10.34005/alrisalah.v11i1.592 

Chasanah, Uswatun, ‘Ummatan Wasathan Dalam Al-Qur’an (Studi Penafsiran Buya Hamka)’ 

(IAIN Salatiga, 2021) 

Firmansyah, Asep, ‘Enag: Perbedaan Awal Ramadhan Lumrah Dan Harus Saling Menghormati’ 

<https://www.antaranews.com/berita/4004250/menag-perbedaan-awal-ramadhan-

lumrah-dan-harus-saling-menghormati> [accessed 10 March 2024] 

Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1st edn (Pustaka Panjimas, 2015) 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 167 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

———, Tafsir Al-Azhar, 1st edn (Gema Insani, 2015) 

Hozaituna, Rizkiyatun, ‘Konsep Ummatan Wasatan Dalam Al-Qur’an: Komparasi Penafiran Ibnu 

Jarir Al-Thabari Dan Ibnu Asyur’ (UIN Syarif Hidayatullah, 2019) 

Iffah, Fadhillah, and Yuni Fitri Yasni, ‘Manusia Sebagai Makhluk Sosial Pertemuan’, Lathaif: 

Literasi Tafsir, Hadis Dan Filologi, 1.1 (2022), pp. 38–47 

M.Sholihin, Ilmu Tasawuf (CV Pustaka Setia, 2014) 

Muchtar, M, ‘“Ummatan Wasathan” Dalam Perspektif Tafsir Al-Tabariy’, Jurnal Perspektif Ilmu-

Ilmu Agama Kontemporer, 2.2 (2013), pp. 113–29 

<https://journal.unismuh.ac.id/index.php/pilar/article/view/455/397> 

Mustaqim, Abdul, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, 1st edn (Idea Sejahtera, 2015) 

Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Quran (pustaka pelajar, 1998) 

Nashruddin Baidan dan Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir (Pustaka Pelajar, 2006) 

Nurdiannisa, Arif Firdausi dan Afina Azmi, ‘Berbakti Kepada Kedua Orang Tua Menurut Tafsir 

Al-Maraghi Dan Tafsir Al-Azhar’, Al-Karima : Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 5.1 (2021) 

Nurdin, Ali, Qur’anic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal Dalam Al-Qur’an (erlangga, 2006) 

Pratama, Surya, ‘Kontribusi Buya Hamka Dalam Perkembangan Dakwah Muhammadiyah 

Tahun 1925-1981’ (Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2017) 

Ramadhan, Ahmad, Nabil Ahmed Tamam, and Yogi Suparman, ‘Makna Ummatan Wasathâ 

Penafsiran Q.S Al-Baqarah : 143’, ZAD Al-Mufassirin, 2.1 (2020), pp. 37–55, 

doi:10.55759/zam.v2i1.44 

Rauf, Abdur, ‘Interpretasi Hamka Tentang Ummatan Wasatan Dalam Tafsir Al-Azhar’, Qof, 3.2 

(2019), pp. 161–77, doi:10.30762/qof.v3i2.1387 

Rizky, Adam Tri, and Ade Rosi Siti Zakiah, ‘Islam Wasathiyah Dalam Wacana Tafsir Ke-Indonesia-

an (Studi Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka)’, AQWAL Journal of 

Qur’an and Hadis Studies, 1.1 (2020), pp. 1–28, doi:10.28918/aqwal.v1i1.3515 

Srifariyati, ‘Manhaj Tafsir Jami’ Al Bayan Karya Ibnu Jarir At-Thabari’, Madaniyah, 7 No. 2.Agustus 

(2017), p. 321 

Sugih, Hidayatullah, ‘Ummatan Wasatan Dalam Al-Qur ’ an ( Studi Komparasi Penafsiran 

Muhammad ‘ Abduh Dan Sayyid Quthub )’, Skripsi, 2019, pp. 1–96 

Suprayogo, Imam, ‘Betapa Berat Mewujudkan Persatuan’ <https://uin-

malang.ac.id/r/141001/betapa-berat-mewujudkan-persatuan-umat.html> [accessed 16 

October 2014] 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, x(x), xxxx | 168 
			

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al 

Susanti Abidin Bahren, Rina, and Sabil Mokodenseho, ‘Metode Dan Corak Penafsiran Ath-

Thabari’, MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 3.1 (2023), pp. 151–66, 

doi:10.54443/mushaf.v3i1.126 

Thabari, Tafsir At-Thabari, 2nd edn (Pustaka Azzam, 2012) 

Zainuddin, Santi, ‘Moderasi Beragama, Solusi Atau Masalah ?’ 

<https://lensamedianews.com/2023/10/25/moderasi-beragama-solusi-atau-masalah> 

[accessed 25 October 2023] 

 

 


