Homepage: https://jogoroto.org
Hamalatul Qur’an: Jurnal limu-limu Al-

m Qur‘an

Volume 5 Issue 2 2024, Pages 155-168
ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online)

Ummatan Wasatan Menurut Hamka dan Thabari
(Studi Komparasi Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Thabari
Terhadap Surat Al-Bagarah Ayat 143

Fredy Susilo Supriyanto ', Akhmad Sulthoni 2, Murdianto 3
'Sekolah Tinggi llmu Al-Quran Isy Karima, Karanganyar, Jawa Tengah
?Sekolah Tinggi llmu Al-Qur'an Isy Karima, Karanganyar, Jawa Tengah
3Sekolah Tinggi llmu Al-Qur'an Isy Karima, Karanganyar, Jawa Tengah

Email Correspondence;
fredysus29@gmail.com
akhmadsulthoni@stigisykarima.ac.id
murdianto@stigisykarima.ac.id

Abstract

Allah made Muslims as ummatan wasatan as mentioned in Al-Bagarah verse 143, ummatan
wasatan means a people whose position is in the middle, meaning balanced in doing something
so that it is not excessive to the interests of the world and does not shackle itself from worldly
things. So being ummatan wasatan, his life can be balanced between his relationship with Allah
the creator and with His creation, so that even if there is a slight difference in something, it does
not affect the harmony between them because in fact ummatan wasatan means an ideal
society whose life is sustainable. This study aims to determine the meaning of ummatan
wasatan as well as the similarities and differences in the interpretation of ummatan wasatan in
Al-Quran letter Al-Bagarah verse 143 based on Tafsir Al-Azhar and At-Thabari. This type of
research is library research, which is research conducted using literature. And the method the
author uses is descriptive analysis, which is observing a symptom or event which then the
results of the research will be processed and analyzed to draw conclusions using the mugarin
method (comparison). Hamka and Thabari both interpret ummatan wasatan as a people whose
position is in the middle or balanced and does not lean to one side unlike the Jews who only
lean towards the world and the Christians who lean towards the hereafter. And that Muslims
are the chosen and just people who will later become witnesses to the previous Prophets. And
there are differences in the interpretation of the two that Hamka mentions from the event of
moving the Qibla to make the formation of ummatan wasatan or a new ummah because it is
proven who survives the Prophet and the one who shows a challenge to him. And the difference
in interpretation in interpreting the verse looks different because Hamka tends to use
interpretation bir-ra,yi while Thabari uses interpretation bil ma'tsur so that in interpreting

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al


https://jogoroto.org/
mailto:fredysus29@gmail.com
mailto:akhmadsulthoni@stiqisykarima.ac.id
mailto:murdianto@stiqisykarima.ac.id

Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 156

ummatan wasatan is a fair people in his interpretation Thabari mentions many related
traditions.

Keywords: Ummatan wasatan, Tafsir Al-Azhar, Tafsir At-Thabari

Abstrak

Allah menjadikan umat islam sebagai ummatan wasatan sebagaimana yang telah disebutkan
dalam Al-Bagarah ayat 143, ummatan wasatan memiliki arti umat yang posisinya di tengah-
tengah, artinya seimbang dalam melakukan sesuatu sehingga tidak berlebihan kepada
kepentingan dunia dan tidak membelenggu diri dari hal yang bersifat duniawi. Maka menjadi
ummatan wasatan hidupnya bisa seimbang antara hubungannya dengan Allah sang pencipta
dan dengan ciptaan-Nya, sehingga kalaupun ada sedikit perbedaan dalam sesuatu hal, itu tidak
mempengarui keharmonisan diantara mereka karena sejatinya ummatan wasatan memiliki
arti masyarakat ideal yang hidupnya berkesinambungan. Penelitian ini bertujuan untuk
mengetahui makna ummatan wasatan serta persamaan dan perbedaan penafsiran ummatan
wasatan dalam Al-Quran surat Al-Baqarah ayat 143 berdasarkan Tafsir Al-Azhar dan At-Thabari.
Jenis penelitian ini adalah library research (kepustakaan), yaitu penelitian yang dilakukan
mengunakan literatur. Dan metode yang penulis gunakan adalah deskriptif analisis, yakni
megamati suatu gejala atau peristiwa yang kemudian hasil penelitian akan diolah dan dianalisis
untuk diambil kesimpulan menggunakan metode mugarin (perbandingan). Hamka dan Thabari
keduannya memaknai ummatan wasatan dengan umat yang posisinyanya di tengah atau
seimbang dan tidak condong ke satu sisi tidak seperti orang Yahudi yang hanya condong
kepada dunia dan orang Nasrani yang condong kepada akhirat. Dan bahwa umat Islam adalah
umat terpilih dan adil yang kelak akan menjadi saksi atas para Nabi terdahulu. Dan terdapat
perbedaan penafsiran keduanya bahwa Hamka menyebutkan dari peristiwa perpindahan
kiblat menjadikan terbentuknya ummatan wasatan atau umat yang baru karena terbukti siapa
yang bertahan terhadap Rasulullah dan orang yang menunjukkan tantangan kepadanya. Dan
perbedaan penafsiran dalam menafsirkan ayat tersebut terlihat berbeda karena Hamka
cenderung menggunakan tafsir bir-ra,yi sedangkan Thabari menggunakan tafsir bil ma'tsur
senhingga dalam memaknai ummatan wasatan adalah umat yang adil dalam tafsirnya Thabari
banyak menyebutkan hadis-hadis yang terkait.

Kata kunci: Ummatan wasatan, Tafsir Al-Azhar, Tafsir At-Thabari

Pendahuluan

Umat Islam sangat menghormati dan mengutamakan persatuan serta persaudaraan di
antara mereka, sebagaimana yang diajarkan dalam Al-Qur'an dan Hadits Rasulullah. Al-Qur'an
memerintahkan manusia untuk memegang teguh tali Allah dan menjauhi perpecahan, seperti
yang disebutkan dalam surat Ali-imran ayat 103. Ibnu Katsir, dalam tafsirnya, menjelaskan
bahwa Allah memerintahkan umat Islam untuk bersatu dan melarang perpecahan. Hadits-
hadits pun menegaskan larangan terhadap perpecahan dan pentingnya persatuan. Konsep ini
terkait dengan hadits tentang firgah najiyah, yang mengisyaratkan bahwa membangun
persatuan umat Islam dilakukan dengan mengikuti ajaran Islam sesuai dengan Al-Qur'an dan
Sunnah Rasulullah, berdasarkan pemahaman ulama. Rasulullah juga menggambarkan
pentingnya persatuan dengan perumpamaan bahwa seorang muslim dengan muslim yang lain
seperti bangunan yang saling menguatkan.

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 157

Mengingat pesan yang terkandung dalam Al-Qur'an dan hadits, persatuan bukan hanya
sebuah kewajiban yang harus dipatuhi, tetapi juga sebuah nilai yang harus dicintai. Mencintai
persatuan seharusnya dianggap sebanding dengan mencintai Al-Qur'an dan Hadits Nabi.
Seperti Al-Qur'an tidak boleh diabaikan, begitu juga pesan-pesan yang terkandung di dalamnya
tidak boleh diabaikan. Oleh karena itu, membangun dan menjaga persatuan di antara umat
Islam merupakan tanggung jawab yang harus dipenuhi. Persatuan, sebagai sesuatu yang
seharusnya dicintai, juga harus diperjuangkan. Setiap perjuangan membutuhkan
pengorbanan; tidak ada perjuangan yang tidak membutuhkan pengorbanan. Ketika persatuan
dianggap sebagai nilai yang patut dicintai, maka untuk mewujudkannya, diperlukan perjuangan
dan pengorbanan. Dengan keyakinan bahwa persatuan adalah bagian integral dari ajaran Islam
yang harus dicintai, maka upaya untuk mencapainya harus diperjuangkan hingga terwujud
sepenuhnya.’

Maka kenyataannya ketika bulan Ramadhan umat Islam sanggup untuk menjalankan
ibadah puasa karena mengetahui pentingnya puasa, bahwa puasa adalah kewajiban yang
harus ditunaikan sebagai seorang muslim, tapi persatuan umat Islam juga tidak kalah penting,
karena bulan ramadhan adalah syahrul ukhuwah rasa persaudaraan terasa begitu erat di bulan
ini. Kasusnya ketika penetapan awal Ramadhan tahun ini Pemerintah menetapkan 1 Ramadhan
1445 Hijriah jatuh pada Selasa, 12 Maret 2024. Begitu pula dengan Pengurus Besar Nahdlatul
Ulama yang menetapkan awal puasa pada Selasa. Namun Pimpinan Pusat Muhammadiyah
yang berpedoman pada kriteria Wujudul Hilal menetapkan awal Ramadhan jatuh pada Senin,
11 Maret 2024. Maka dari perbedaan itu ada beberapa yang mengangap bahwa pendapatnya
yang paling benar dan hal itu akan menumbuhkan rasa benci yang menyebabkan perpecahan
diantara Umat Islam. Tapi sebagaimana yang telah dikatakan Ketua MUI Abdullah Zaidi
mengajak agar saling menghormati akan perbedaan penentuan awal Ramadhan. Masyarakat
tak perlu membesar-besarkan masalah ini, justru harus menjadi perekat persaudaraan dan
persatuan.

Menteri Agama Yaqut Cholil Qoumas juga mengatakan bahwa perbedaan dalam
penentuan awal Ramadhan merupakan hal yang lumrah dan tetap harus saling menghormati
serta menjunjung nilai toleransi. "Ada beberapa perbedaan dan itu lumrah saja. Namun kita
harus tetap saling menghormati dan menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi sehingga tercipta
suasana yang kondusif," ujar Mentri Agama.?

Dalam konteks lain yang baru-baru ini muncul adalah wasatiyyah atau moderasi
beragama, Pemikiran Islam "wasathiyah" ini menjadi hal yang baru dan mengagumkan dalam
narasi dan pemikiran Islam global, karena diperbaharui dan diperkenalkan kembali oleh
seorang mujtahid era ke-21, yakni Al-Imam Profesor Doktor Yusuf Al-Qaradhawi, seorang
ulama terkemuka dari Qatar yang lahir di Mesir, dan merupakan lulusan dari Universitas
ternama di dunia, Al-Azhar di Mesir.? semakin diperkuat dan dipromosikan dengan keyakinan
bahwa hal tersebut merupakan solusi utama untuk mengatasi berbagai masalah yang dihadapi
oleh bangsa saat ini. Dalam pandangan ini, moderasi beragama dianggap sebagai solusi yang
komprehensif terhadap radikalisme, ekstremisme, dan fanatisme yang mungkin mengancam
stabilitas sosial. Dianggap sebagai penyelamat untuk mempertahankan harmoni di antara

1 Imam Suprayogo, ‘Betapa Berat Mewujudkan Persatuan’ <https://uin-malang.ac.id/r/141001/betapa-berat-
mewujudkan-persatuan-umat.html> [accessed 16 October 2014].

2 Asep Firmansyah, ‘Enag: Perbedaan Awal Ramadhan Lumrah Dan Harus Saling Menghormati’
<https://www.antaranews.com/berita/4004250/menag-perbedaan-awal-ramadhan-lumrah-dan-harus-saling-
menghormati> [accessed 10 March 2024].

* Muhammad Khairan Arif, ‘Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur’an, As-Sunnah Serta Pandangan
Para Ulama Dan Fuqaha’, 4/-Risalah, 11.1 (2020), pp. 22—43, doi:10.34005/alrisalah.v11i1.592.

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 158

umat beragama. Moderasi Islam sering kali dianggap sebagai upaya untuk menghidupkan
kembali esensi Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam. Namun, ada pandangan bahwa
moderasi sebenarnya telah menyebabkan Islam kehilangan kekuatan untuk menjadi sumber
rahmat bagi alam semesta. Hal ini karena keyakinan bahwa rahmat sejati akan terwujud ketika
prinsip-prinsip syariat Islam diterapkan secara menyeluruh, bukan saat prinsip-prinsip tersebut
diubah atau dikurangi.*

Mengenai hal itu Allah telah menjadikan umat Rasulullah sebagai ummatan wasathan
(umat pertengahan). Allah berfirman dalam Al-Qur'an :

1o 1l 3 93555 0 e #1agh 133550 oo B (llas G

“Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) ummatan wasatan (umat
pertengahan) agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad)
menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.” (Q.S. al-Bagarah [2]: 143)

Ummatan wasatan juga memiliki arti umat yang moderat yang posisinya berada di tengah
agar dilihat oleh semua pihak dan dari segenap penjuru. Kata ummatan wasatan dalam al-
Qur'an mengandung konsep masyarakat ideal, yakni masyarakat harmonis atau masyarakat
yang berkesinambungan.> Untuk mencegah konflik dan pemecahan, penting untuk memupuk
rasa persaudaraan. Persaudaraan harus menjadi pondasi penting dalam membentuk
masyarakat yang harmonis. Sebuah komunitas tidak akan kokoh tanpa adanya hubungan
persaudaraan yang erat antara anggotanya. Kasih sayang dan semangat gotong royong adalah
ekspresi dari persaudaraan yang sejati.° Dan manusia memiliki fitrah sebagai makhluk sosial
yang bercirikan tidak memiliki kemampuan untuk hidup sendiri, dan harus bekerja sama
dengan manusia lainnya.’

Menurut Thabari, konsep "ummatan wasathan" tidak hanya mencakup umat yang terpilih
saja, tetapi juga umat yang seimbang dalam segala hal. Menurutnya, ummatan wasathan
adalah umat yang memiliki sifat tengah-tengah, tidak terlalu condong kepada kepentingan
dunia, tidak terlalu terikat pada kebutuhan jasmani, dan tidak mengabaikan sepenuhnya hal-
hal yang bersifat duniawi. Menurut Hamka, ummatan wasathan adalah umat Nabi Muhammad
yang mengikuti jalan lurus, berada pada posisi tengah, tidak terpaku pada dunia sehingga tidak
diperhamba oleh materi, namun juga tidak hanya memikirkan urusan rohani saja sehingga
tidak dapat dijalankan karena tubuh kita masih hidup. Dalam ibadah shalat, pertemuan antara
kedua aspek ini menjadi jelas, di mana shalat dilakukan dengan tubuh secara fisik, namun
harus disertai dengan khusyu dalam hati.?

Pada bulan suci Ramadhan, pintu kebaikan terbuka lebar, memungkinkan peningkatan
amal ibadah seperti tilawah Al-Qur'an, sholat, sedekah, dan berbagai ibadah lainnya. Namun,
penting untuk tidak melupakan hubungan sosial dan menjaga harmoni antar sesama.
Meskipun terdapat perbedaan awal dalam berpuasa, hal itu tidak boleh menjadi alasan untuk
menanam benih-benih kebencian terhadap sesama. Karena hubungan antara manusia dengan
Allah (Habluminallah) dan hubungan antar manusia (Habluminannas) merupakan dua aspek

4 Santi Zainuddin, ‘Moderasi Beragama, Solusi Atau Masalah ?° <https://lensamedianews.com/2023/10/25/moderasi-
beragama-solusi-atau-masalah> [accessed 25 October 2023].

5 Ali Nurdin, Qur’anic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal Dalam Al-Qur’an (erlangga, 2006). him. 108

¢ Adam Tri Rizky and Ade Rosi Siti Zakiah, ‘Islam Wasathiyah Dalam Wacana Tafsir Ke-Indonesia-an (Studi
Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka)’, AQWAL Journal of Qur’an and Hadis Studies, 1.1
(2020), pp. 1-28, doi:10.28918/aqwal.v1il.3515.

7 Fadhillah Iffah and Yuni Fitri Yasni, ‘Manusia Sebagai Makhluk Sosial Pertemuan’, Lathaif: Literasi Tafsir, Hadis
Dan Filologi, 1.1 (2022), hIm.9.

8 Hidayatullah Sugih, ‘Ummatan Wasatan Dalam Al-Qur ’ an ( Studi Komparasi Penafsiran Muhammad ¢ Abduh Dan
Sayyid Quthub )’, Skripsi, 2019, him.27.

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 159

penting yang harus dijaga keseimbangannya oleh seorang muslim untuk mencapai
kesempurnaan ibadahnya. Kedua aspek ini harus bersinergi dan berjalan berdampingan.
Tidaklah sesuai jika seseorang, meskipun sangat taat dalam melaksanakan amalan wajib dan
sunnah, dengan mudah mengeluarkan kata-kata atau tindakan yang menyakiti orang lain.

Maka kualifikasi umat terbaik sesuai Al-Bagarah ayat 143 adalah ummatan wasatan yaitu
umat yang menempuh jalan tengah menurut pandangan hamka® sedangkan menurut at
thabari seperti yang telah dijelaskan di atas bahwa ummatan wasatan adalah umat yang
seimbang dalam menjalankan sesuatu artinya tidak cenderung berlebihan kepada kepentingan
dunia dan tidak cenderung berlebihan membelengu diri dari hal-hal yang bersifat duniawi. Dari
kedua pendapat mufasir di atas penulis ingin mengkaji lebih lanjut tentang perbandingan
makna kata ummatan wasatan di dalam surat Al-Bagarah ayat 143 menurut pandangan Hamka
dan Thabari. Dengan tujuan agar mengetahui makna ummatan wasatan dalam surat Al-Baqarah
ayat 143 menurut tafsir Al-Azhar dan At-Thabari, dan agar mengetahui persamaan dan
perbedaan makna ummatan wasatan dalam tafsir Al-Azhar dan Al-Thabari.

Metode Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah “library research” yaitu
penelitian yang seluruh datanya berasal dari bahan-bahan tertulis berupa buku, naskah,
dokumen dan lain-lain yang semua data-data itu berkaitan dengan Al Quran dan tafsirnya."®
Penulis berusaha mengupas konsep ummatan wasatan pada surat Al-Bagarah ayat 143.
Penelitian ini menggunakan data primer yaitu Tafsir Al-Azhar yang ditulis oleh Abdul Malik
Karim Amrullah dan Tafsir At-Thabari yang ditulis oleh Abu Ja'far Muhammad bin Jarir At-
Thabari. Sedangkan data sekunder penulis menggunkan sumber sumber lain seperti kitab,
buku, skripsi, jurnal yang berkaitan dengan penulisan.

Penelitian ini termasuk penelitian yang menggunakan teknik dokumentasi. Dimana
teknik yang digunakan dalam pengumpulan data literatur atau bahan-bahan pustaka yang
koheren dengan objek pembahasan yang dimaksud."" Penelitian ini menggunakan metode
deskriptif analisis. Deskriptif analisis, yaitu suatu metode menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an
dengan memaparkan segala aspek yang terkandung di dalam ayat-ayat yang ditafsirkan itu
serta menerangkan makna-makna yang tercakup di dalamnya, sesuai dengan keahlian dan
kecenderungan mufassir yang menafsirkan ayat-ayat tersebut.'? Dilakukan dengan
pendekatan mugarin (komparatif), adapun langkah-langkah dalam melakukan metode analisis
komparatif adalah sebagai berikut: (1) Menentukan tema yang akan dikaji. (2) Mengidentifikasi
aspek-aspek yang akan dibandingkan. (3) Memberi keterkaitan dan faktor-faktor yang
memperngarui antar konsep. (4) Menunjukkan kekhasan dari masing-masing pemikiran tokoh,
madzhab atau kawasan yang dikaji. (5) Melakukan analisis yang mendalam dan kritis dengan
disertai argumen data. (6) Membuat keismpuan-kesimpulan untuk menjawab masalah
kajiannya.™

Hasil dan Pembahasan
A. Hamka dan Tafsir Al-Azhar
Haji Abdul Malik Karim Amrullah, yang lebih dikenal dengan nama Hamka, lahir di Tanah

° Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1st edn (pustaka panjimas, 2015),hlm.274.

10 Nashruddin Baidan dan Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir (pustaka pelajar, 2006),hlm.2.

! Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Quran (pustaka pelajar, 1998).

12 Arif Firdausi dan Afina Azmi Nurdiannisa, ‘Berbakti Kepada Kedua Orang Tua Menurut Tafsir Al-Maraghi Dan
Tafsir Al-Azhar’, Al-Karima : Jurnal Studi llmu AI-Qur’an Dan Tafsir, 5.1 (2021).

13 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, 1st edn (Idea Sejahtera, 2015).

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 160

Sirah, tepi Sungai Batang di sebelah Danau Maninjau pada tanggal 13 Muharram 1326 H, yang
bersamaan dengan tanggal 16 Februari 1908 M. Ayahnya bernama Abdul Karim Amrullah, yang
merupakan keturunan Abdul Arief dengan gelar Tuanku Pauh Pariaman atau Tuanku nan Tuo,
yang merupakan salah satu pahlawan Paderi. Tuanku Nan Tuo memiliki peran yang signifikan
dalam gerakan pembaharuan di Minangkabau dan menjadi guru utama bagi Jalal Ad-Din.'

Saat berusia 7 tahun, Hamka dimasukkan ayahnya ke sekolah desa yang didirikan oleh
Jainudin Labai El-Yunusi pada tahun 1916. Pagi hari Hamka pergi ke sekolah desa dan sore
harinya pergi ke sekolah diniyah. kurang lebih tiga tahun pula ia pada sekolah-sekolah agama
di Padang Panjang dan Parabek. Namun, tampaknya ia berbakat dalam bidang Bahasa dan
dapat menguasai bahasa Arab. Hal itu membuat ia mampu membaca secara luas terjemah-
terjemah dan tulisan-tulisan barat. Pada tahun 1930, Hamka bukan hanya pergi ke Tanah Jawa,
namun juga ke Mekah, Sulawesi Selatan dan Sumatra Utara. Di Sulawesi Selatan.

Pada tahun 1925, setelah beberapa waktu tinggal di Jawa, Hamka kembali ke kampung
halamannya. Begitu sampai di sana, ia mulai aktif mengamalkan semua ilmu yang telah
diperolehnya. Buya Hamka meninggal dunia pada Jum’at, 24 Juli 1981, dan jasadnya
dimakamkan di TPU Tanah Kusir."®

Dalam Tafsir Al-Azhar, Penulis menjaga hubungan yang sangat baik antara nagal
(pemindahan informasi dari sumber otoritatif) dan akal (rasio atau akal manusia). Penulis tidak
hanya sekadar mengutip atau menyalin pendapat para tokoh terdahulu, tetapi juga
menggunakan pemahaman dan pengalaman pribadi. Selain itu, Penulis tidak hanya mengikuti
pertimbangan akal semata-mata, namun juga tidak mengabaikan apa yang telah disampaikan
oleh para tokoh terdahulu."

Dalam menafsirkan ayat tentang ummatan wasatan, nampaknya Hamka lebih
cenderung mengemukakan pendapatnya, dibandingkan dengan mengemukakan riwayat-
riwayat, meskipun Hamka tidak meninggalkan itu secara keseluruhan. Dalam penafsirannya
tersebut, Hamka juga mengkontekstualisasikan penafsirannya tersebut dengan kondisi
masyarakat saat itu. Hal itu menunjukkan bahwa Hamka tidak memahami ayat yang ia tafsirkan
secara tekstual, tetapi kontekstual. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa bentuk
interpretasi Hamka tentang ummatan wasatan adalah bentuk tafsir bi al-ra'yi. adapaun jika
ditinjau dari segi corak penafsirannya, dalam menafsirkan ayat tentang ummatan wasatan,
maka penafsiran Hamka termasuk penafsiran yang bercorak adabi ijtima’'i (sosial
kemasyarakatan). Hal ini terlihat dalam penafsiran Hamka yang selalu merespons kondisi sosial
masyarakat dan berupaya memberikan solusi dari setiap persoalan yang terjadi di
masyarakat."®
B. Thabari dan Tafsir Ath-Thabari

Nama lengkapnya adalah Muhammad bin Jarir bin Yazid bin Katsir bin Ghalib, yang
dikenal sebagai Abu Ja'far. Dia dilahirkan di kota Amul, yang merupakan kota terbesar di
Tabaristan. Meskipun banyak ulama yang lahir di kota ini, mereka biasanya tidak menisbatkan
diri kepada Muhammad bin Jarir, melainkan lebih umum menisbatkan diri kepada "Tabaristan",
termasuk Imam Ath-Thabari. Ath-Thabari lahir pada tahun 225 H atau 839 M. Ath-Thabari
dikenal sebagai seorang sejarawan besar dan ahli dalam bidang tafsir, hadis, giraah, dan figh.

14 M.Sholihin, llmu Tasawuf (CV Pustaka Setia, 2014).

15 M.Sholihin,.hIm.271.

16 Surya Pratama, ‘Kontribusi Buya Hamka Dalam Perkembangan Dakwah Muhammadiyah Tahun 1925-1981°
(Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2017).

17 Hamka, Tafsir Al-Azhar. Hlm. 37.

18 Abdur Rauf, ‘Interpretasi Hamka Tentang Ummatan Wasatan Dalam Tafsir Al-Azhar’, Qof, 3.2 (2019), pp. 161-77,
doi:10.30762/qof.v3i2.1387.

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 161

Bakat intelektualnya sudah terlihat sejak usia sangat muda, dan dia mulai belajar dengan
kecerdasan yang luar biasa. Menurut sumber, Ath-Thabari dianggap sebagai ulama yang sulit
dicari bandingannya, karena dia banyak meriwayatkan hadis, memiliki pengetahuan yang luas
dalam bidang penukilan, penarjihan riwayat-riwayat, dan sejarah para tokoh awal. Selain
keahliannya dalam bidang tafsir, Ath-Thabari juga terkenal sebagai ahli hadis, figh, dan sejarah
yang mashur dan terkenal."®

Selama hidupnya, Al-Tabari tidak hanya dikenal sebagai seorang mufassir, tetapi juga
luas dikenal sebagai hafidz (penghafal Al-Qur'an), muhaddits (pemuka hadis), faqgih (ahli figh),
gari’ (ahlidalam membaca Al-Qur'an), dan ahli sejarah. Warisannya kepada generasi berikutnya
berupa berbagai kitab dalam berbagai bidang ilmu, yang semuanya menjadi rujukan utama
yang sangat bermanfaat. Di antara karyanya adalah kitab tafsir (Jami" al-Bayan), kitab ushul dan
cabang-cabangnya, kitab hadis (Tahdzib al-Atsar), serta kitab sejarah (Tarikh al-Rusul wa al-
Muluk dan Tarikh al-Rijal), dan karya-karya lainnya. Sebagian besar karyanya telah hilang,
namun kitab tafsir dan sejarahnya tetap terjaga dan telah dicetak berulang-ulang hingga saat
ini. Karena kontribusinya yang besar dalam bidang tafsir dan sejarah, Al-Tabari diakui sebagai
Bapak para mufassir dan Bapak para pakar sejarah. Pengajarannya tersebar di Mesir, Syam,
dan Irak sebelum ia menetap di kota Baghdad hingga akhir hayatnya. Al-Tabari wafat pada usia
85 tahun, pada tahun 310 H atau 923 M.?°

Kitab tafsir yang Jami’ al-Bayan fi Tafsir Al-Qur'an atau Tafsir Ath-Thabari disusun pada
akhir abad Il ini merupakan tuangan fikiran at-Thabari yang didektekan kepada muridnya sejak
tahun 283- 290 H atau selama 7 tahun. Sumber-sumber penafsiran at-Thabari menurut Khalil
Muhy al-Din al-Misi di dalam Mugaddimah Jami" al Bayan ini meliputi riwayat atau al ma’surat
dari Rasulullah saw, kemudian pendapat para sahabat atau tabi’in, juga dari penafsiran bi al
ma'tsur kalangan ulama pendahulunya khususnya dalam merujuk persoalan nahwu, bahasa
atau pun giraah. Apabila kita mengkaji kitab tafsir beliau, maka akan kita lihat metode tafsir at-
Thabari, bahwa jika menafsirkan suatu ayat dalam kitabullah, beliau memberikan pendapat
yang ada tentang ayat tersebut kemudian beliau menafsirkan ayat tersebut dan mendukung
penafsirannya dengan pendapat para sahabat dan tabi’in, beliau tidak hanya mencukupkan
kepada sekedar mengemukakan riwayat-riwayat saja, melainkan juga mencari kebenaran dari
riwayat-riwayat tersebut satu sama lain dan mempertimbangkan mana yang paling kuat.?'

Tafsir Thabari adalah sebuah tafsir yang disusun dengan menggunakan prinsip yang
umum digunakan oleh banyak ulama salaf. Tafsir ini didasarkan pada penafsiran ayat-ayat Al-
Qur'an dengan menggunakan hadis dan atsar, selain itu juga memuat penjelasan yang kuat
yang diperoleh dari sahabat dan yang dianggap mendekati kebenaran. Semua elemen ini
disusun secara berurutan dengan baik. Meskipun Thabari menggunakan hadis sebagai
landasan utama dalam tafsirnya, ia tetap memperhatikan penggunaan bahasa Arab sebagai
pedoman. Karena penguasaan bahasa Arab sangat penting dalam menafsirkan Al-Qur'an,
sebagai dasar yang kuat dan dapat dipercaya dalam usaha memahami makna kalimat-kalimat
yang tidak memiliki penjelasan tafsir dari hadis sahih.?
C. Penafsiran Ummatan Wasathan dalam Tafsir Al-Azhar

“Dan demikianlah, kami telah menjadikan kamu ummatan wasatan (umat yang
moderat)." Ada dua umat yang datang sebelum umat Muhammad, yaitu umat Yahudi dan

19 Rina Susanti Abidin Bahren and Sabil Mokodenseho, ‘Metode Dan Corak Penafsiran Ath-Thabari’, MUSHAF
JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 3.1 (2023), pp. 151-66, doi:10.54443/mushaf.v3il.126.

20 M Muchtar, ““Ummatan Wasathan” Dalam Perspektif Tafsir Al-Tabariy’, Jurnal Perspektif Ilmu-llmu Agama
Kontemporer, 2.2 (2013), pp. 113-29 <https://journal.unismuh.ac.id/index.php/pilar/article/view/455/397>.

2! Srifariyati, ‘Manhaj Tafsir Jami’ Al Bayan Karya Ibnu Jarir At-Thabari’, Madaniyah, 7 No. 2.Agustus (2017), p. 321.
22 Muchtar.

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 162

Nasrani. Dalam riwayat perjalanan umat-umat tersebut, diketahui bahwa umat Yahudi
cenderung sangat terikat pada dunia, harta, dan kekayaan. Dalam kitab suci mereka, jarang
sekali ditemukan penekanan pada masalah akhirat. Hal ini menyebabkan beberapa di antara
mereka berpendapat bahwa jika mereka masuk neraka, itu hanya akan berlangsung beberapa
hari, tidak lama. Sebaliknya, umat Nasrani cenderung lebih memprioritaskan urusan akhirat
dan meninggalkan segala kemegahan dunia. Mereka bahkan mendirikan biara-biara sebagai
tempat pertapaan dan menganjurkan kepada pendeta-pendeta agar tidak menikah. Namun,
kehidupan rohani yang mendalam ini hanya diikuti oleh sejumlah kecil orang atau bahkan
dilanggar oleh banyak orang karena bertentangan dengan fitrah manusia.?

Sampai kepada zaman kita ini pun dapat kita rasakan betapa sikap hidup orang Yahudi.
Apabila disebut yahudi, teringatlah kita kepada kekayaan benda yang berlimpah, menernakkan
uang dan memakan riba. Dan, bila kita baca pelajaran asli kristen, sebelum dia berkecimpung
ke dalam politik kekuasaan, akan kita dapatilah ajaran mereka yang megatakan bahwasanya
orang kaya tidak bisa masuk surga, sebagaimana tidak masuknya seekor unta ke dalam lubang
jarum. Maka sekarang datanglah ayat ini memperingati kembali umat Muhammad bahwa
mereka adalah suatu umat yang ditengah, menempuh jalan lurus, bukan terpaku kepada dunia
sehingga diperhamba oleh benda dan materi. Bukan pula hanya semata-mata memntingkan
ruhani, sehingga tidak bisa dijalankan, sebab tubuh kita masih hidup. Islam datang
mempertemkan kembali di antara kedua jalan hidup itu. Di dalam ibadah shalat mulai jelas
pertemuan di antara keduanya yaitu shalat dikerjakan dengan badan, melakukan berdiri ruku’
sujud, namun semua itu hendaklah dengan hati yang khusyu’. Nampak pula dalam peraturan
zakat harta benda. Orang boleh berzakat apabila dia cukup harta menurut bilangan nisab. Dan
apabila datang waktunya hendaklah dibayarkan kepada Fakir-Miskin. Artinya, carilah harta
benda sebanyak-banyaknya kemudian berikanlah sebagian daripadanya untuk menegakkan
amal dan ibadah kepada Allah dan untuk membantu orang yang patut dibantu. Tampak pula
pada peraturan di hari jum’at. Di hari itu dari pagi bolehlah bekerja keras mencari rezeki,
berniaga dan bertani, dan lain-lain, Namun, ketika sudah mendengar seruan jum’at hendaklah
segera berangkat menuju tempat shalat untuk menyambut dan mengingat Allah. Dan setelah
selesai shalat, segeralah keluar dari masjid untuk bekerja lagi. Hal ini menunjukkan perilaku
untuk menmpuh jalan tengah sebagai upaya agar kehidupan dunia dan akhirat lebih
seimbang.*

Ketika Rasulullah Muhammad SAW diutus di Jazirah Arab, misi yang dibawanya adalah
untuk membangun sikap ummatan wasatan, sebuah umat yang menjalani jalan tengah,
menerima realitas kehidupan, beriman pada akhirat, dan mengamalkannya di dunia ini.
Mereka mencari kekayaan untuk mendukung keadilan, memperhatikan kesehatan fisik dan
spiritual, mengasah kecerdasan pikiran melalui ibadah, serta berfungsi sebagai khalifah Allah
di bumi sebagai bekal menuju akhirat, karena mereka akan diminta pertanggungjawaban oleh
Allah kelak. Selama umat ini tetap berada di jalan lurus (shiratal mustaqim), mereka akan tetap
menjadi umat yang moderat.

Ayat selanjutnya tentang saksi atas manusia menjelaskan bahwa umat Muhammad
sebagai umat jalan tengah akan menjadi saksi atas umat Nabi-nabi lainnya tentang kebenaran
risalah yang telah disampaikan kepada umat masing-masing. Demikian juga, Nabi Muhammad
akan menjadi saksi di hadapan Allah kelak. Pertanyaannya adalah, sudahkah mereka
menjalankan tugas mereka sebagai umat yang menjalani jalan tengah dengan baik, ataukah
mereka telah bercampur aduk antara yang benar dan yang salah sehingga kecenderungan

23 Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1st edn (Gema Insani, 2015).
24 Hamka, Tafsir Al-Azhar.

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 163

moderat mereka hilang.*®

Umat Muhammad menjadi umat yang moderat dan menjadi saksi bagi umat-umat
lainnya, dengan Nabi Muhammad SAW juga menjadi saksi atas umat-umatnya. Setelah latar
belakang ini diketahui, lebih mudah bagi mereka yang berpikir mendalam untuk memahami
alasan perubahan arah kiblat. Namun, perlu dicatat bahwa perubahan kiblat bukanlah
penyebab, tetapi hanya konsekuensi dari upaya membangun umat yang baru (umat yang
moderat). Kemudian, sebagai kelanjutan dari ayat tersebut, Allah menjelaskan maksud
perubahan kiblat dalam membentuk umat yang moderat. "Dan kami tidak menjadikan kiblat
yang sebelumnya kamu kiblati" merujuk pada kiblat Baitul Maqdis yang selama satu setengah
tahun Rasul menghadap ke arahnya sebelum kemudian diubah menjadi Ka'bah di Makkah,
"kecuali agar Kami mengetahui siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik di kedua
tumitnya” *°

Kiblat yang asal adalah ka’bah juga. Ayat-ayat terdahulu sudah menerangkan bahwa
Ka"bah itu sebenarnya didirikan oleh Nabi Ibrahim a.s dan jauh lebih tua dari Baitul Maqdis.
Karena kiblat dikembalikan kepada asalnya, maka orang yahudi selama satu setengah tahun
bermegah dan merasa bangga sebab hal itu mereka pandang adalah kemanangan mereka.
Dengan adanya peralihan kiblat terbuktilah mana orang yang bertahan pada ujung yang
selama ini menujukkan suka terhadap Rasulullah lantaran kiblat menuju tempat yang
disukainya, yaitu orang Yahudi. Setelah kiblat dialihkan, dia menunjukkan tantangan. Demikian
pula orang munafik, yang selalu menari-cari saja soal-soal yang akan mereka timpakan
kesalahnya kepada Rasulullah, "dan memanglah berat kecuali atas orang yang diberi petunjuk oleh
Allah."’

Orang yang imannya ragu-ragu dan imannya tidak mendalam merasa berat atas
terjadinya peralihan kiblat itu. diriwayatkan oleh lbnu Jarir dari lbnu Juraij, bahwa beliau
berkata: bahwasannya orang-orang yang baru masuk Islam, setelah kiblat dialihkan ada yang
kembali menjadi kafir. Mereka berkata “Apa ini, sebentar ke sana, sebentar ke situ”. Dan
menurut suatu riwayat dari Imam Ahmad dan Abd bin Humaid dan Tirmidzi dan Ibn Hibban
dan at-Thabrani dan al-Hikam dari Ibnu Abbas, beliau berkata: “Taktkala Rasulullah SAW
mengalihkan kiblat itu ada beberapa orang yang bertanya kepada beliau: “ Ya Rasulullah,
sekarang kiblat telah beralih. Bagaimana jadinya dengan orang-orang yang telah mati, sedang
dikala hidupnya mereka shalat berkiblat ke Baitul Maqdis? Kemudian Allah menegaskan
bahwasannya orang-orang yang mati sebelum kiblat beralih adalah mereka itu beramal karena
imannya juga. Amal mereka tidakakan disia-siakan oleh Tuhan. Ketaatan mereka dan ibadah
mereka khusyu’ diterima juga oleh Allah dengan sebaik-baik penerimaan.?®
D. Penafsiran Ummatan Wasathan dalam Tafsir Ath-Thabari

Abu Ja'far berkata: Firman Allah artinya adalah, sebagaimana Kami tunjukkan kalian,
wahai orang-orang yang beriman kepada Muhammad SAW dan wahyu yang dibawa dari sisi
Allah, maka Kami mengkhususkan untuk menunjukkan ke arah kiblat dan agam Ibrahim, dan
kami mengutamakan kalian daripada pengikut agama lain. Kami juga mengutamakan kalian
dengan menjadikan umat yang moderat. Telah kami jelaskan bahwa umat adalah sekelompok
manusia. Kata al-wasat menurut orang Arab artinya adalah pilihan, seperti kalimat fulanun
wasat al-hasab fi qgoumihi, yang artinya tingkat hidup si fulan sedang-sedang saja di tengah-
tengah kaumnya. Ini juga seperti firman Allah, “maka buatlah untuk mereka jalan yang kering

25 Hamka, Tafsir Al-Azhar.
26 Hamka, Tafsir Al-Azhar.
¥ Hamka, Tafsir Al-Azhar.
28 Hamka, Tafsir Al-Azhar.

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 164

di laut itu.” (Qs. Taha[20]: 77).2°

Abu Ja'far berkata: saya melihat bahwa kata al-wasat dalam ayat tersebut berarti bagian
yang terletak di antara dua sisi, seperti wasat ad-daar (ruang tengah). Saya melihat bahwa Allah
mengatakan jika umat ini adalah ummatan wasatan karena mereka seimbang dalam agama ini,
tidak berlebih-lebihan seperti orang-orang Nasrani hingga menuhankan Isa, tidak pula
sembrono seperti orang-orang Yahudi yang mengganti kitab Allah, membunuhi para Nabi
Allah, dan mendustakan dan mengingkari Allah, tetapi mereka seimbang, dan Allah menyifati
umat ini dengan ummatan wasatan, karena perkara yang paling disukai Allah adalah tengah-
tengah (seimbang).*

Penakwilan al-wasat adalah adil, dan itu berarti pilihan. Ulama yang berpendapat, al-
wasat adalah adil, menyebutkan riwayat-riwayat berikut ini: (1) Salim bin Junadah dan Ya'qub
bin Ibrahim menceritakan kepada kami, dia berkata: Hafs bin Ghiyats menceritakan kepada

kami, dari A'mash, dari Abi Shalih, dari Abi Sa’id, dari Nabi SAW, tentang firman Allah dJJAfj
\L-lej ] (,’f,t,., , dia berkata: artinya “keadilan”. (2) Mujahid bin Musa dan Muhammad bin
Basysyar menceritakan kepada kami, katanya: Ja“far bin Aun menceritakan kepada kami, dari
A'mash, dari Abi Shalih dari Abi Sa’id, dari Nabi SAW dengan dengan riwayat yang sama. (3)
Muhammad bin Basysyar menceritakan kepada kami, berkata: Mu'ammal menceritakan
kepada kami, berkata: Sufyan menceritakan kepada kami, dari A’'masy dari Abi Shalih dari Sa’id

Al-Khudri, tentang firman Allah Ua-wj il piil-v &UJSs berkata, “Adil”3' Dan masih banyak
riwayat yang disebutkan Thabari dalam tafsirnya.

Kemudian penakwilan firman Allah g (.i«b Jgwl ujia,j W ‘5& ANV 13:9};»«5 , Abu
Ja'far Thabari mengatakan bahwa syuhado adalah jama’ dari syahid yang artinya saksi.
Maknanya adalah bahwa Allah telah menjadikan umat islam sebagai umat yang tegah/wasath,
umat yang adil, agar menjadi saksi bagi para Nabi dan Rasul terdahulu bahwa mereka telah
menyampaikan risalah yang Allah titipkan kepada mereka bahwa telah di sampaikan kepada
umat-umatnya. Begitupun nabi Muhammad juga akan menjadi saksi atas umatnya, bahwa
umatnya telah beriman atas risalah yang Allah titipkan kepada Nabinya.*?
E. Analisis Komparasi

Berdasarkan penafsiran kedua muffasir di atas terkait surat Al-Bagarah ayat 143, maka
akan kami paparkan analisis atas penafsiran Hamka dan Thabari mengenai penafsiran

ummatan wasatan pada ayat tersebut:
Tabel 1 : Persamaan

No | Aspek persamaan Hamka Thabari
1 Definisi Ummatan | Menggambarkan Menggambarkan umat
Wasatan umat Islam sebagai | Islam sebagai umat yang

umat yang | seimbang dalam beragama,
menempuh jalan | tidak berlebihan seperti
tengah antara terlalu | Nasrani atau sembrono
terpaku pada dunia | seperti Yahudi
dan terlalu terpaku

2 Thabari, Tafsir At-Thabari, 2nd edn (Pustaka Azzam, 2012).
30 Thabari.
3! Thabari.
32 Thabari.

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 165

pada akhirat, tidak
seperti Yahudi dan
Nasrani

2 Makna Wasath (Tengah) Menempuh jalan | Seimbang dalam beragama,
tengah yang tidak | tidak berlebihan seperti
terlalu condong | Nasrani yang menjadikan
kepada dunia | Nabi Isa sebagai Tuhan, dan
sehingga lalai | tidak sembrono  seperti
terhadap akhirat, | Yahudi yang mengganti isi
dan tidak terlalu | kitab.
condong kepada
akhirat sehingga
melupakan dunia

3 Peran Umat Wasat Menjadi saksi atas | Menjadi saksi atas para Nabi
umat Nabi-nabi lain | dan Rasul terdahulu bahwa
tentang kebenaran | mereka telah
risalah  Rasul-rasul | menyampaikan risalah yang
yang  disampaikan | Allah titipkan kepada
kepada umat | mereka
masing-masing

Tabel 2: Perbedaan
No | Aspek Perbedaan Hamka Thabari
1 | Terbentuknya  Ummatan | Mengaitkan Tidak  secara langsung
Wasatan dari Pemindahan | pemindahan  kiblat | menyebutkan terbentuknya
Kiblat dari Masjidil Agsa ke | ummatan wasatan dari
Mas;jidil Haram | peristiwa pemindahan
dengan kiblat, hanya menjelaskan
terbentuknya umat | bahwa perpindahan kiblat
yang baru  atau | bertujuan untuk
ummatan wasatan, | membedakan antara orang
karena beberapa | yang benar mengikuti Nabi
orang semakin | dan yang tidak.
beriman kepada
Rasulullah
sementara yang lain
berpaling dari beliau.

2 | Metode Penafsiran Lebih cenderung | Lebih mengutamakan
pada pendapat | pemahaman al-Qur'an dan
pribadi dan | hadis-hadis Nabi, fokus
kontekstualisasi pada aspek teologis dan
dengan kondisi | akademis, menafsirkan ayat
masyarakat saat itu, | secara riwayat atau tafsir
tidak memahami | bil-ma'tsur

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al




Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 166

ayat secara tekstual
tetapi kontekstual

3 | Hubungan

pilihan (al-khiyar)

Keadilan (al-'adl) bermakna

dengan | Tidak mengaitkan
makna wasatan
dengan keadilan

yang bermakna al-
khiyar (pilihan), hanya
menggambarkan

Menafsirkan wasatan
sebagai keadilan (al-'adl)
yang  berarti  al-khiyar

(pilihan) dengan merujuk
pada hadis-hadis dan aspek
teologis lainnya.

wasatan sebagai
umat yang menjalani
jalan  lurus  dan
seimbang, berada di
tengah-tengah
antara dunia
akhirat

dan

Kesimpulan
Berdasarkan Berdasarkan uraian di atas dan analisis yang telah dilakukan, dapat
disimpulkan bahwa menurut Hamka, makna "wasatan" adalah menjalani jalan tengah yang
seimbang antara kepentingan dunia dan akhirat, sehingga umat Muhammad akan menjadi
moderat dan tidak terjerumus dalam ekstremisme. Sedangkan menurut Thabari, "wasatan"
bermakna sebagai bagian yang terletak di antara dua sisi, menunjukkan keadaan seimbang
dan adil, menjadikan umat Islam sebagai umat yang tidak melampaui batas dalam agama
mereka. Kedua tafsir sepakat bahwa makna "wasatan" adalah menjalani jalan tengah,
seimbang dalam beragama, dan tidak condong ke satu sisi. Perbedaan penafsiran terlihat
pada pendekatan mereka: Hamka menggunakan tafsir bir rayi dengan ijtihad dan
kontekstualisasi, sedangkan Thabari menggunakan tafsir bil ma'tsur dengan merujuk pada
hadis-hadis. Hamka menafsirkan "wasatan" sebagai umat yang menjalani jalan lurus dan
seimbang, sementara Thabari menafsirkannya sebagai keadilan (al-'adl) yang berarti pilihan
(al-khiyar).
Daftar Pustaka
Arif, Muhammad Khairan, ‘Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur'an, As-Sunnah
Serta Pandangan Para Ulama Dan Fuqaha’, Al-Risalah, 11.1 (2020), pp. 22-43,
doi:10.34005/alrisalah.v11i1.592
Chasanah, Uswatun, ‘Ummatan Wasathan Dalam Al-Qur'an (Studi Penafsiran Buya Hamka)
(IAIN Salatiga, 2021)
Firmansyah, Asep, ‘Enag: Perbedaan Awal Ramadhan Lumrah Dan Harus Saling Menghormati’
<https://www.antaranews.com/berita/4004250/menag-perbedaan-awal-ramadhan-
lumrah-dan-harus-saling-menghormati> [accessed 10 March 2024]

Hamka, Tafsir Al-Azhar, 1st edn (Pustaka Panjimas, 2015)

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 167

———, Tafsir Al-Azhar, 1st edn (Gema Insani, 2015)

Hozaituna, Rizkiyatun, ‘Konsep Ummatan Wasatan Dalam Al-Qur'an: Komparasi Penafiran Ibnu
Jarir Al-Thabari Dan Ibnu Asyur’ (UIN Syarif Hidayatullah, 2019)

Iffah, Fadhillah, and Yuni Fitri Yasni, ‘Manusia Sebagai Makhluk Sosial Pertemuan’, Lathaif:
Literasi Tafsir, Hadis Dan Filologi, 1.1 (2022), pp. 38-47

M.Sholihin, lImu Tasawuf (CV Pustaka Setia, 2014)

Muchtar, M, “Ummatan Wasathan” Dalam Perspektif Tafsir Al-Tabariy’, Jurnal Perspektif llmu-
IImu Agama Kontemporer, 2.2 (2013), pp. 113-29
<https://journal.unismuh.ac.id/index.php/pilar/article/view/455/397>

Mustaqgim, Abdul, Metode Penelitian Al-Qur'an Dan Tafsir, 1st edn (Idea Sejahtera, 2015)

Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Quran (pustaka pelajar, 1998)

Nashruddin Baidan dan Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir (Pustaka Pelajar, 2006)

Nurdiannisa, Arif Firdausi dan Afina Azmi, ‘Berbakti Kepada Kedua Orang Tua Menurut Tafsir
Al-Maraghi Dan Tafsir Al-Azhar’, Al-Karima : Jurnal Studi lImu Al-Qur'an Dan Tafsir, 5.1 (2021)

Nurdin, Ali, Qur'anic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal Dalam Al-Qur’an (erlangga, 2006)

Pratama, Surya, ‘Kontribusi Buya Hamka Dalam Perkembangan Dakwah Muhammadiyah
Tahun 1925-1981" (Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2017)

Ramadhan, Ahmad, Nabil Ahmed Tamam, and Yogi Suparman, ‘Makna Ummatan Wasatha
Penafsiran Q.S Al-Bagarah: 143", ZAD Al-Mufassirin, 2.1 (2020), pp. 37-55,
doi:10.55759/zam.v2i1.44

Rauf, Abdur, ‘Interpretasi Hamka Tentang Ummatan Wasatan Dalam Tafsir Al-Azhar’, Qof, 3.2
(2019), pp. 161-77, doi:10.30762/qof.v3i2.1387

Rizky, Adam Tri, and Ade Rosi Siti Zakiah, ‘Islam Wasathiyah Dalam Wacana Tafsir Ke-Indonesia-
an (Studi Komparatif Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka)’, AQWAL journal of
Qur'an and Hadls Studies, 1.1 (2020), pp. 1-28, doi:10.28918/agwal.v1i1.3515

Srifariyati, ‘Manhaj Tafsir Jami’ Al Bayan Karya Ibnu Jarir At-Thabari’, Madaniyah, 7 No. 2.Agustus
(2017), p. 321

Sugih, Hidayatullah, ‘Ummatan Wasatan Dalam Al-Qur ' an ( Studi Komparasi Penafsiran
Muhammad ‘ Abduh Dan Sayyid Quthub ), Skripsi, 2019, pp. 1-96

Suprayogo, Imam, ‘Betapa Berat Mewujudkan Persatuan’ <https://uin-
malang.ac.id/r/141001/betapa-berat-mewujudkan-persatuan-umat.html> [accessed 16

October 2014]

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, x(x), xxxx | 168

Susanti Abidin Bahren, Rina, and Sabil Mokodenseho, ‘Metode Dan Corak Penafsiran Ath-
Thabari’, MUSHAF JOURNAL: Jurnal lImu Al Quran Dan Hadis, 3.1 (2023), pp. 151-66,
doi:10.54443/mushaf.v3i1.126

Thabari, Tafsir At-Thabari, 2nd edn (Pustaka Azzam, 2012)

Zainuddin, Santi, ‘Moderasi Beragama, Solusi Atau Masalah ?'
<https://lensamedianews.com/2023/10/25/moderasi-beragama-solusi-atau-masalah>

[accessed 25 October 2023]

Copyright @Fredy Susilo Supriyanto et al



