
Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu  

Al-Qur’an 
Volume 5 Issue 1 2024, Pages 98-107 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

 

Eksistensi Ruh Perspektif Syekh Nawawi Al Bantani 
(Analisis Penafsiran Syekh Nawawi Al Bantani Dalam 
Tafsir Marah Labid Likasyfi Ma’na Al-Qur’an Al Majid) 

 
Iskandar1, M. Yusuf Qardlawi2 

1 UIN Sultan Aji Muhammad Idris 
2UIN Sultan Aji Muhammad Idris 

 

Email: andiiskandar147@gmail.com yusufq7891@gmail.com 
 
 

ABSTRACT 
Mining knowledge from Sheikh Nawawi Al Bantani's monumental work in the interpretation of Marah 
Labid will never cease, including the theme of the soul as discussed in this article. This writing aims 
to present Sheikh Nawawi's perspective on the meaning of the soul in his interpretative work, which 
is characterized by mystical elements with a distinctive Nusantara flavor. The approach taken 
involves analytical descriptions of the meaning of the soul, followed by a critical analysis and 
comparison with other interpreters. From Sheikh Nawawi Al Bantani's interpretation of the eloquence 
of the meaning of the "Rûh" in the Qur'an, it can be generally understood that the term "ruh" 
encompasses the concept of something that gives creatures the ability to live (soul). Additionally, it 
can mean the angel Gabriel or even the Qur'an, signifying mercy and assistance from Allah. As the 
soul is abstract and holds implicit meanings, the deeper it is explored, the richer its significance 
becomes. Therefore, this research is conducted to contribute to the world of interpretation, providing 
insights into the existence of the soul. 
 
Keyword: Spirit, Marah Labid, Nawawi 
 
 

ABSTRAK 
Mendulang ilmu dari karya monumental Syekh Nawawi Al Bantani dalam tafsir Marah Labid tak 
akan pernah ada habisnya, tak terkecuali tema ruh sebagaimana yang dibahas dalam artikel 
ini. Tulisan ini berusaha untuk menampilkan perspektif Syekh Nawawi terhadap makna ruh 
dalam tafsirnya yang bercorak isyari dengan nuansa khas Nusantara, pendekatan yang 
dilakukan dengan deskripsi analitis dari makna ruh tersebut, kemudian dianalisa secara kritis 
dan dikomparasikan dengan mufasir yang lain. Dari penafsiran yang dilakukan Syekh Nawawi 
Al Bantani dalam menafsirkan dilâlah makna Rûh dalam al-Qur’ân, dimana secara umum 
bahwa kata rûh mengandung makna sesuatu yang membuat makhluk bisa hidup (Jiwa), juga 
bermakna malaikat Jibrîl ataupun al-Qur’ân, bermakna rahmat, bahkan pertolongan dari Allah. 

https://jogoroto.org/
mailto:andiiskandar147@gmail.com
mailto:yusufq7891@gmail.com


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 99 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

Karena ruh ini bersifat abstrak dan menyimpan makna yang tersirat, semakin digali semakin 
dalam maknanya, untuk itulah penelitian ini dilakukan guna memberikan hasanah dalam dunia 
tafsir untuk eksistensi ruh. 
 
Kata Kunci: Ruh, Marah Labid, Nawawi 
 
Pendahuluan 

Penafsiran al-Qur’ân tidak dapat dipisahkan dengan upaya memahaminya dalam 
rangka mengambil hidayah-Nya, karena upaya kearah itu merupakan sesuatu yang 
tidak dapat ditawar-tawar, terlebih Allah sendiri memerintahkan hamba-hamba-Nya 
terutama orang Islam untuk menerangkan kandungan-kandungan al-Qur’ân.  

Terdapat berbagai macam sumber yang dijadikan sandaran oleh para ulama dan 
ahli tafsîr untuk memahami ayat-ayat al-Qur’ân. Mereka berusaha untuk mengetahui 
pemahaman secara detail dan bisa diungkapkan dengan kata-kata yang sesuai. Hal ini 
diupayakan agar pemahaman terhadap al-Qur’ân bisa dicapai oleh setiap manusia 
yang senang dengan al-Qur’ân, agar manusia bisa membaca, memahami dan 
mengamalkan isi kandungan ayat-ayat al-Qur’ân yang mengajak kepada kebaikan 
dunia dan akhirat. 1 

Diantara mufasir Nusantara yang masyhur adalah Syekh Nawawi Banten, beliau 
dilahirkan di desa Tanara, Serang, Banten pada tahun 1230 H/1815 M.2 Ia meninggal 
dunia pada tanggal 25 Syawal 1314 H/1897 M. dalam usia 84 tahun. Nama lengkapnya 
adalah Abu Abd al-Mu’ti Muhammad Nawawi ibn Umar at-Tanari al-Jawi al-Bantani.3 Ia 
dilahirkan dalam keluarga yang saleh dan memiliki tradisi relijius sebagai keturunan 
dari keluarga raja-raja dan bangsawan kesultanan Banten. Ayahnya, KH. Umar bin Arabi 
adalah ulama dan penghulu desa Tanara dan juga pemimpin sebuah masjid di desa 
yang menjadi cikal-bakal berdirinya pesantren milik keluarganya. Dari pesantren inilah 
ia mengawali pendidikannya. Ibunya bernama Nyai Zubaidah, seorang wanita salehah 
dan taat beragama. Selama mengandung, Nyai Zubaidah tidak pernah berhenti berdo’a 
untuk anak pertamanya itu. Terlahir dari keluarga yang agamis dan dalam lingkungan 
yang menjadi pusat kesultanan sekaligus pusat penyebaran agama Islam di Banten, 
memberikan pengaruh positif bagi pertumbuhan intelektualnya. 

Syekh Nawawi Banten mengenyam pendidikan di Timur Tengah dalam waktu 
sangat lama antara tahun 1830-1860. Di sana, ia belajar pada guru-guru ternama. 
Pertama kali beliau mengikuti bimbingan dari Syeikh Ahmad Khatib Sambas (Penyatu 
Thariqat QodiriyahNaqsyabandiyah di Indonesia) dan Syekh Abdul Gani Bima, ulama 
asal Indonesia yang bermukim di sana. Snouck Hurgronje menyebutkan bahwa Syekh 
Nawawi Banten pernah belajar kitab Iḥyā’ Ulūm ad-Dīn karya al-Ghazali kepada 
asSambasi. Setelah itu belajar pada Sayid Ahmad Dimyati, Ahmad Zaini Dahlan di 

	
1	Ajat	Sudrajat,	“Kedudukan	Ruh	Dalam	Pembentukan	Karakter	Manusia,”	Kertas	Kerja	Seminar	Nasional	
Pendidikan	Dalam	Membangun	Karakter	Dan	Budaya	Bangsa,	2011,	1–12.	
2	Dhofir	Zamakhsyary,	Tradisi	Pesantren	Studi	Pandangan	Hidup	Kyai	Dan	Visinya	Mengenai	Masa	Depan	
Indonesia,	(Jakarta:	LP3S,	2011).	
3	Bibit	Suprapto	Muhammad,	Ensiklopedi	Ulama	Nusantara	Riwayat	Hidup,	Karya	Dan	Perjuangan	157	Ulama	
Nusantara	(Jakarta:	Gelegar	Media	Indonesia,	2010).	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 100 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

Mekah. Sedang di Madinah, ia belajar pada Muhammad Khatib al-Hanbali. Kemudian 
melanjutkan pelajarannya pada ulama-ulama besar di Mesir dan Syam (Syiria). Menurut 
penuturan Abdul Jabbar, seperti dikutip Zamakhsyari Dhofier, sebagian guru utamanya 
pun berasal dari Mesir, yaitu Syekh Yusuf Sumbulawini dan Syekh Ahmad Nahrawi. Sri 
Mulyati menyebut kedua orang guru berkebangsaan Mesir inilah guru sebenarnya dari 
Syekh Nawawi Banten, selain Abdul Hamid Daghastani.4 

Salah satu karya monumental Syekh Nawawi adalah tafsir tafsir marah labid, yang 
jika ditinjau dari segi teknik penafsirannya, Marâh labîd termasuk dalam kategori tafsir 
yang menggunakan metode Ijmali, di mana Nawawi berusaha untuk menafsirkan 
seringkas mungkin tetapi tetap mencakup banyak hal dengan menggabungkan 
pendapat-pendapat dalam bahasa yang ringkas. Sebagai contoh, penafsiran Nawawi 
terhadap awal surat Yusuf, sebagaimana dikutip Mamat 5 

 
 ةئامو فلاآ عبسو ةملك نوعستو تسو ةئامعستو فلأو ةیآ ةرشع يدحاو ةئام يھو ةیكم ملاسلا ھیلع فسوی ةروس
 اولاقف ملسو ھیلع الله يلص يبنلا دوھیلا تلأس لاق ھنأ سابع نبا نعو )میحرلا نمحرلا الله مسب( افرح نوعبسو ةتسو
 تلزن يتلا تایلاا كلت يا )نیبملا باتكلا تایآ كلت رلا( ةروسلا هذھ تلزنف فسوی نأشو هدلوو بوقعی رمأ نع انثدح

نیلولاا 51 صصقو يدھلا نیب يذلا نآرقلا وھو نیبملا باتكلا تایآ يھ رلا ةامسملا ةروسلا هذھ يف كیلا .  
 
Setelah menyebutkan nama surat dan status makiyah atau madaniyahnya, 

Nawawi selalu menjelaskan terlebih dahulu jumlah ayat, kata (kalimat), dan huruf suatu 
surat di mana hal ini beliau lakukan dengan mengikuti langkah kitab tafsir referensinya 
yaitu Abû Su`ûd dan alSirâj al-Munîr yang selalu menyebut jumlah ayat, kata, dan huruf 
setiap surat. Dalam menafsirkan surat Yusuf ini, Nawawi memulainya dengan 
menyebutkan Asbâb al-Nuzûl dengan memotong sanadnya dan langsung 
menyebutkan sumbernya dari sahabat, sehingga lebih ringkas. 

Menurut penelitian Mustamin, pola seperti ini tidak selalu sama untuk setiap 
surat. Nawawi juga kadang memulai dengan makna ayat secara umum, terkadang juga 
dengan membahas i`rabnya, kadang dengan menyebutkan hadis yang menafsirkan 
ayatnya, dengan kata lain sangat variatif, sesuai dengan pemahamannya mana yang 
dianggap lebih penting untuk mendapat penjelasan lebih awal.6 Sekalipun lebih 
didominasi oleh pola ijmali, Mamat melihat bahwa Nawawi juga terkadang menjelaskan 
ayat secara detail layaknya tafsir Tahlili.  Seperti ketika menafsirkan ayat 16 dari surat 
al-Hasyr, beliau menghabiskan satu halaman penuh.7 

Dari segi bentuk penafsirannya, Marâh Labîd termasuk perpaduan antara bentuk 
tafsir bi al-ma`tsûr dan bi al-ra’y. Dalam banyak tempat, Nawawi sering menafsirkan 
suatu ayat dengan ayat lain seperti ketika menafsirkan al-hijârah dalam Q.s. al-
Baqarah/2: 24 dengan sembahan orang kafir seperti dalam Q.s. al-Anbiyâ/21: 98. 

	
4	Rahmat	Effendi,	“Studi	Islam	Indonesia:	Pendidikan	Islam	Modern	(Kajian	Historis	Perspektif	Karel	A	
Steenbrink),”	Alhamra	Jurnal	Studi	Islam	2,	no.	1	(2021),	https://doi.org/10.30595/ajsi.v2i1.9989.	
5	Aan	Parhani,	“Metode	Penafsiran	Syekh	Nawawi	Al-Bantani	Dalam	Tafsir	Marah	Labid,”	Tafsere	1,	no.	1	(2013).	
6	M.	Mustamin	Arsyad,	Al-Syekh	Muhammad	Nawawi	Al-Jâwi	Wa	Juhûduhu	Fî	Al-Tafsîr	Al-Qur’ân	Al-Karîm	Fî	
Kitâbihi	“Al-Tafsîr	Al-Munîr	Li	Ma`âlim	Al-Tanzîl”,	Desertasi	Doktor	Pada	Universitas	Al-Azhar	Kairo-Mesir	(Kairo,	
Mesir:	Universitas	Al	Azhar,	2000).	
7	Mamat	S	Burhanudin,	Hermeneutika	Al-Qur’an	Ala	Pesantren	(Analisis	Terhadap	Tafsir	Marâh	Labîd	Karya	K.H.	
Nawawi	Banten,	Cet.	1	(Yogyakarta:	UII	Press,	2006).	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 101 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

Pola penafsiran seperti ini dikenal dengan penggunaan teknik interpretasi 
tekstual, yaitu menafsirkan ayat dengan ayat atau hadis Nabi saw.  Nawawi juga banyak 
mengutip perkataan shahabat sebagai sumber penafsirannya, seperti perkataan Ibn 
Abbas, Ibn Mas`ud, Ali bin Abi Thalib, dan lain-lain.  Begitu pula sumber dari tabi`in. 
Dalam konteks tafsir bi al-ra’y, Nawawi memahami bi al-ra’y bukan berarti bahwa 
seseorang boleh menyelami langsung al-Qur’an dengan tanpa dibekali perangkat ilmu 
yang memadai sebagai alat bantunya. Menurutnya, bi al-ra’y berarti seseorang 
berijtihad memahami al-Qur’an dengan dilandaskan kepada perangkat-perangkat 
ilmiyah dan syar`iyah, yang dikenal dalam syurûth al-mufassir. Nawawi sendiri dalam 
menafsirkan ayat dengan pendekatan keilmuan, senantiasa mengutip pendapat pakar 
dalam bidangnya. Dalam bidang bahasa, beliau senantiasa memulai dengan perkataan: 
“Ahl alMa`âni berkata:..” atau langsung menyebut tokohnya: “al-Zujâj berkata:…” dan 
sebagainya. Begitupun dalam bidang lain, seperti Aqidah, Ilmu Kalam, Fiqh, Tasawuf, 
dan lain-lain, Nawawi senantiasa merujuk para pakar dalam bidangnya masing-masing. 
Sebagai contoh dalam bidang Kalam, beliau mengutip pendapat Abu al-Hasan al-
Asy`ary dan Abu Manshur alMaturidy ketika menafsirkan ayat 10 dari surat al-Syu`ara.8 

Corak penafsiran Nawawi dipengaruhi oleh keluasan ilmunya yang meliputi 
berbagai bidang ilmu agama Islam dan hal ini terlihat dengan banyaknya karya yang 
beliau hasilkan dalam berbagai bidang ilmu tersebut. Karenanya, ketika mengkaji kitab 
tafsir karyanya, didapati berbagai aspek kajian di dalamnya. Mustamin menyingkap 
setidaknya lima bidang ilmu, yaitu: Ulum al-Qur’an, Ilmu bahasa (Nahw, sharf, dan 
balâghah), FiqhUshul Fiqh, Ilmu Kalam (Teologi), dan Tasawuf. Bidang Ulum al-Qur’an 
mencakup bahasan tentang I`jâz alQur’ân, Muhkam dan Mutasyâbih, Tartîb al-âyat wa 
al-suwar, `ilm almunâsabât, Asbâb al-Nuzûl, Waqf dan Washal, dan Nâsikh dan 
Mansûkh. Dalam bidang fiqh, Nawawi memiliki corak penafsiran dengan 
kecenderungan Syafi`iyah dan ini bukanlah hal yang mengherankan, karena beliau 
menyebut dirinya sebagai penganut madzhab al-Syafi`i. Sekalipun demikian, tafsir ini 
agak detail dalam menjelaskan hukum dan tidak ingin terlibat dalam diskusi panjang 
dalam masalah furû` dengan tidak memberikan tarjih setelah menguraikan pendapat 
para ulama. Mengikuti madzhab Syafi`i, Nawawi tidak berarti menolak madzhab lain. 
Di beberapa tempat dalam tafsirnya banyak mengindikasikan Nawawi tidak fanatik 
(ta`ashub) madzhab. Beliau terkadang membandingkan empat madzhab yang ada. Hal 
ini terlihat di antaranya ketika beliau menafsirkan Q.s. Al-Maidah/5: 5:9 

“(Dan wanita-wanita yang menjaga kehormatan di antara orang-orang yang diberi 
al-Kitab sebelum kamu) artinya mereka juga halal bagi kamu meskipun mereka adalah 
harbi (memusuhi). Sebagian besar ulama fiqh mengatakan bahwa sebenarnya Ahl al-
Kitab yang halal dinikahkan adalah mereka yang menganut kitab Taurat dan Injil 
sebelum al-Qur’an turun, karenanya orang-orang yang menganut kitab-kitab tersebut 
setelah al-Qur’an turun, dikecualikan dari hukum ahl al-kitab, demikian pendapat 
madzhab Imam al-Syafi`i. adapun pendapat Ahli madzhab tiga lainnya, mereka tidak 

	
8	Mursalim	Mursalim,	“Pemikiran	Teologi	Ulama	Bugis	Dalam	Tafsir	Al-Qur’an	Bahasa	Bugis,”	Al-Ulum	18,	no.	2	
(2018),	https://doi.org/10.30603/au.v18i2.552.	
9	Arsyad,	Al-Syekh	Muhammad	Nawawi	Al-Jâwi	Wa	Juhûduhu	Fî	Al-Tafsîr	Al-Qur’ân	Al-Karîm	Fî	Kitâbihi	“Al-Tafsîr	
Al-Munîr	Li	Ma`âlim	Al-Tanzîl”,	Desertasi	Doktor	Pada	Universitas	Al-Azhar	Kairo-Mesir.	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 102 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

berbicara detailnya tetapi secara global mereka berpendapat bahwa dihalalkannya 
memakan daging sembelihan Ahl al-Kitab menunjukkan dihalalkannya pula menikahi 
perempuanperempuan mereka meskipun mereka masuk agama Ahl al-Kitab setelah 
masa penghapusan (pe-naskh-an).”10 

 
Metode Penelitian 

Dalam Artikel ini, penulis menggunakan metode deskriptif analisis bersifat 
kualitatif yang ditunjang oleh data-data yang diperoleh melalui penelitian kepustakaan. 
Menelusuri literatur serta menelaah literatur-literatur yang berstandar akademik. 
Sumber data dalam pembahasan ini adalah data-data tertulis berupa konsep-konsep 
yang ada pada literatur-literatur yang ada kaitannya dengan pembahasan ini. 
 
Hasil dan Pembahasan 

Melihat dari referensi yang digunakan Nawawi al-Jawi tampak Tafsir Marah Labid 
merupakan karya tafsir berkualitas yang kaya dan beragam baik dari metode maupun 
coraknya. Dari segi tehnik atau metode penafsiran, Tafsir Marah Labid termasuk dalam 
kategori tafsir yang menggunakan metode ijmali (global), di mana Nawawi al-Bantani 
menafsirkan seringkas mungkin tetapi mencakup banyak hal dengan menggabungkan 
pendapat-pendapat dalam bahasa yang ringkas. 11 

Namun dalam beberapa ayat juga ditemukan Nawawi al-Bantani menggunakan 
metode penafsiran tahlili (analisis) dengan menafsirkannya secara detail, dimulai dari 
uraian makna kosa kata, makna kalimat, maksud setiap ungkapan, munasabah, asbab 
nuzul.Ragam qira’at, riwayat dari Rasul, sahabat, maupun tabi‘in. Selain itu, Nawawi al-
Bantani juga menggunakan metode muqaranah (komparatif) dalam menafsirkan 
beberapa ayat ahkam dengan mengemukakan perbedaan pendapat ulama’ dan 
membandingkannya, namun tanpa fanatisme dan kecaman terhadap madzhab 
Ahlusunnah lain yang tidak sesuai dengan beliau yang seorang pengikut Imam Syafi‘i. 
Disebutkan bahwa dalam pembahasan perbedaan pendapat hukum fiqh tersebut dan 
asbab nuzul Nawawi al-Bantani merujuk pada Tafsir Mafatih al-Ghayb. Sementara 
dalam pembahasan seperti kebahasaan dan ragam qira’at beliau merujuk pada Tafsir 
Tanwir al- Miqbas, Tafsir Abu al-Su‘ud, dan Tafsir al-Siraj al-Munir12. 

Lafal ruh dalam Al-Qur’an terulang beberapa kali di berbagai ayat dalam Al-Qur’an, 
menurut Muhammad Fuad Abdul Baqi dalam kitab Mu’jamnya kata Ruh terulang 
sebanyak 24 kali yang tersebar dalam 20 surat, baik dalam kronologi Makiyyah atau 
Madaniyyah.13 

Sama halnya dengan pendapat Quraish Shihab dalam bukunya menyatakan 
bahwa kata Ruh dalam Al-Qur’an terulang sebanyak 24 kali. Berbeda dengan Hakim 

	
10	Burhanudin,	Hermeneutika	Al-Qur’an	Ala	Pesantren	(Analisis	Terhadap	Tafsir	Marâh	Labîd	Karya	K.H.	Nawawi	
Banten.	
11	Ida	Mufidah	and	Muhammad	Fathoni	Hasyim,	“Menelisik	Corak	Khas	Penafsiran	Nusantara	(Studi	Kasus	Tafsir	
Mara>h	Labi>d	Karya	Syaikh	Nawawi	Al-Bantani),”	Nun:	Jurnal	Studi	Alquran	Dan	Tafsir	Di	Nusantara	7,	no.	1	
(2021):	141–62,	https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.232.	
12	Mufidah	and	Hasyim.	
13	Yasser	Muda	Lubis,	“Reforming	the	Interpretation	of	Ruh	According	to	Zezen	Zainal	Abidin	Bazul	Asyhab.,”	n.d.,	
171–94.	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 103 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

Muda Harahap, menurut beliau dalam Al-Qur’an terdapat 22 kali kata Ruh yang 
tersebut dalam 20 ayat. Tentunya dengan berbagai konteks dan makna yang berbeda, 
tidak hanya berkaitan dengan manusia saja. 

Kata Ruh tersebar pada berbagai surat yakni surat al-Baqarah ayat 87 dan 253, an-
Nisa ayat 171, al-Maidah ayat 110, Yusuf ayat 87, al-Hijr ayat 29, al-Nahl ayat 2 dan 102, 
al-Isra ayat 85 terulang 2 kali, Maryam ayat 17, al-Anbiya ayat 91, al-Syua’ra ayat 193, al-
Sajadah ayat 9, Shad ayat 72, al-Ghafir ayat 15, al-Syura ayat 52, al-Waqi’ah ayat 89, al-
Mujadalah ayat 22, al-Tahrim ayat 12, al-Ma’arij ayat 4, al-Naba ayat 38, dan pada surat 
al-Qadr ayat 4. 

 Secara makna pun dari lafal ruh yang terulang di dalam Al-Qur’an tidak 
membatasi pengertian ruh hanya pada sesuatu yang dengannya memberi kehidupan 
pada jasad atau badan serta memberikan gerakan, selanjutnya kemudian terselip 
makna-makna yang cukup dalam yang menjelaskan bahwa ruh tidak hanya yang 
disebutkan sebelumnya.14 

Berdasarkan penjelasan sebelumnya mengenai hal-hal yang berkaitan dengan 
ruh jelaslah bahwa Nafs, Qalb, dan Aql merupakan satu kesatuan dan mempunyai 
makna yang sama walaupun berbeda nama yang menunjukkan dan memiliki 
hubungan serta memiliki karakter masing-masing, yang selanjutnya fungsi dari ketiga 
istilah ini dalam hubungan dimensi jiwa bahwa nafs lebih mengarah kepada hasrat atau 
kemauan dari manusia itu sendiri, sedangkan qalb menunjukkan kepada sisi Dzikir 
yang tentunya juga melalui tingkatan-tingkatannya dengan hati dan aql mengarah 
kepada sisi pikir untuk menangkap suatu hal apapun dengan akal. Inilah yang 
memberikan warna kehidupan manusia sekaligus yang membedakan dari makhluk 
yang lainnya. 

Kata Ruh dalam Al Qur’an memiliki beberapa wujuh (satu kata memiliki banyak 
makna dan pengertian), sebagaimana mana para mufassir yang lain dalam 
menguraikan makna kata Ruh, demikian pula Syekh Nawawi Al Bantani dalam 
menafsirkan kata tersebut. Berikut beberapa penafsiran beliau:  

 
Ruh bermakna Jibril Alaihissalam 
 Sungguh, Kami benar-benar telah menganugerahkan Kitab (Taurat) kepada Musa 
dan Kami menyusulkan setelahnya rasul-rasul. Kami juga telah menganugerahkan kepada 
Isa, putra Maryam, bukti-bukti kebenaran, serta Kami perkuat dia dengan Ruhulkudus 
(Jibril). 15 
Dalam surah Al Baqarah ayat 87 dan ayat 253 Syekh Nawawi mengikuti pendahulunya  
seperti Ath Thabary, Fakhruddin Ar Razy dll, dalam menafsirkan kalimat Ruh, yakni 
beliau manfsirkan Ruhulkudus adalah Malaikat Jibril ‘alaihissalam. 

 ناكو لاوحلأا عیمج يف هابر يذلا وھو لیربج ةخفن نم ملاسلا ھیلع ىسیع دلو امنإو اھتدلاوب میرم رشب يذلا وھو لیربج وھو
 ءامسلا ىلإ دعص نیح ھعم ناكو ،راس ثیح ھعم ریسی

“Dan dia adalah Jibril, dan dialah yang memberi kabar gembira kepada Maryam  bahwa dia 
akan melahirkan, akan tetapi Nabi ‘Isa Alaissalam  lahir dari tiupan Jibril, dialah (Jibril AS)  

	
14	Fuad	Fansuri,	“Hakikat	Revolusi	Mental	Dalam	Alquran	(Analisis	Semantik	Tagyīr	Al-Nafs)	Fuad,”	OSF	
Preprints,	2022.	
15	Qur’an	Kemenag	V.1,	“Al	Quran	Kemenag,”	n.d.,	https://quran.kemenag.go.id/.	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 104 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

yang membesarkannya dalam segala keadaan, dan dia senantiasa bersamanya 
kemanapun dia berjalan, dan dia bersamanya saat dia naik ke langit.”16 
 Dalam uraian tersebut, Syekh secara meyakinkan menetapkan bahwa kata Ruh 
diayat tesebut bermakna Jibril AS, dengan menambahkan penjelasan bahwa Jibril lah 
yang senantiasa mengawal nabi Musa dari kecil sampai diangkat ke langit nantinya. 
Namun nampak kekhasan dari teologinya Syekh dalam penafsirannya, beliau 
menyatakan bahwa yang meniupkan Ruh nya adalah Jibril As, ini merupakan ‘itiqod 
Imam Abul Hasan Al ‘Asyari yang bercirikan Tanzihus Sifat (mensucikan Allah SWT), dan 
menjauhkan dari menyerupakan Allah SWT dengan makhluk, yakni menyebutkan 
bahwa yang meniupkan ruh pada nabi Isa a.s. adalah Jibril a.s., seraya beliau 
menjelaskan bahwa Jibril AS lah yang senantiasa membersamai nabi Isa dari lahir 
sampai diangkat ke langit. 
Hal yang sama juga disampaikan oleh imam Ath Thabary dalam tafsirnya: 

 ،هدلو دلاو ةدلاو ریغ نم ،هدنع نم احور ھل الله نیوكتب ناك ھنلأ ،"سدقلا"ىلإ ھفاضأو "احور"لیربج ىلاعت الله ىمس امنإو
 ھل ھنیوكت لجأ نم _ "احور"میرم نبا ىسیع يمس امك - رھطلا وھ ،"سدقلا"و - "سدقلا"ىلإ ھفاضأو ،"احور"كلذب هامسف
 .هدلو دلاو ةدلاو ریغ نم هدنع نم احور

Dan Allah SWT menamakan Jibril dengan "Ruh" dan menyandarkan ke "Quds", karena 
dengan kekuasaannya dia menciptakan Ruh untuknya dari sisi-Nya, dengan kelahiran 
seorang anak tanpa seorang ayah. Dan Allah menamakan demikian dengan “Ruh” dan 
menyandingkan dengan “Al Quds” yang berarti suci (dari sisi Allah SWT), sebagaimana 
Allah SWT menamakan   Isa putra Maryam juga dengan "Ruh" bagi Allah SWT, karena 
dia menciptakan ruh untuknya dari sisiNya dengan kelahiran seorang anak tanpa 
perantara seorang ayah. 17 
 
Ruh bermakna sumber kehidupan 
 Sebagaimana yang difirmankan Allah SWT dalam surah An Nisa ayat 171: 
“Wahai Ahlulkitab, janganlah kamu berlebih-lebihan dalam (menjalankan) 
agamamu188) dan janganlah kamu mengatakan terhadap Allah, kecuali yang benar. 
Sesungguhnya Almasih, Isa putra Maryam, hanyalah utusan Allah dan (makhluk yang 
diciptakan dengan) kalimat-Nya yang Dia sampaikan kepada Maryam dan (dengan tiupan) 
ruh dari-Nya.18 
Pada ayat ini, makna Ruh lebih ditafsirkan secara umum oleh Syekh yakni sebagai 
sumber kehidupan yang membuat manusia bisa hidup/bergerak.  Tidak ada peralihan 
makna dari kata Ruh dalam ulasan ayat ini. Sebagaimana yang dikatakan beliau:  

 أدتبم« حیسملا» ف gَِّا لُوُسرَ مََیرْمَ نُبْا ىسَیعِ حُیسِمَلْا امََّنإِ تایلآا هذھ مھیف الله لزنأف ،الله نبا ىسیع :اولاق نیذلا مھو
 ةطساو ریغ نم هرمأب نوكم يأُ ھُتمَلِكَوَ أدتبملا ربخ الله لوسرو ھل ةفص« میرم نبا» و ھل نایب فطع وأ ھنم لدب« ىسیع» و
 دقو بأ لاب ادلو راصف الله رمأ نم رداص حورو يأُ ھنْمِ حٌورُوَ لیربج خفنب اھیلإ ةملكلا لصوأ يأ مََیرْمَ ىلإِ اھاقلَْأ ةفطن لاو بأ
 امنإو بلأا ةفطن نم نوكتی مل ىسیع ناك املف حور ھنإ :اولاق ةفاظنلاو ةراھطلا ةیاغب ائیش اوفصو اذإ مھنأ سانلا ةداع ترج

	
16	Nawawi	Al	Bantani	Al	Jawi,	Marah	Labid	Likasyfil	Ma’na	Al	Qur’an	Al	Majid	(Beirut:	Dar	Al	Kutub	Ilmiyyah,	
1996).		
17	Abu	Ja’fa	Muhammad	bin	Jarir	Ath	Thabary,	Jaami’ul	Bayan	’an	Ta’wil	Ay	Al	Qur’an	(Daarul	Al	Tarbiyah	wa	Al	
turots,	n.d.),	https://shamela.ws/book/43/886.	
18	V.1,	“Al	Quran	Kemenag.”	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 105 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

 تلعجو الله دنع نم ةنئاك يأ«  .حور» ل ةفص عقو فوذحمب قلعتمُ ھنْمِ :ىلاعت ھلوقو حور ھنأب فصو لیربج ةخفن نم نوكت
 ةیضیعبت اھنأ نم ىراصنلا تمعز امك لا ةیئادتبا« نم» و ،ىلاعت هرمأب خفنلا نوكل لیربج خفنب تناك نإو ىلاعت ھنم

Mereka adalah orang-orang yang mengatakan bahwa Isa As. adalah anak Allah, maka Allah 
SWT menurunkan ayat-ayat ini kepada mereka untuk menjelaskan bahwa sesungguhnya Al 
Masih itu adalah Isa As. putra Maryam yang dia merupakan utusan Allah Swt. Adapun حیسملا   
pada ayat ini secara bahasa berfungsi sebagai mubtada’ dan Isa sebagai badal minhu atau 
athof bayan baginya, dan Ibnu Maryam sebagai sifat bagi Al masih dan rasulullah 
merupakan khobar dari Al masih. Dan kata kalimat-Nya tersusun dari perintah-Nya tanpa 
melalui wasilah seorang ayah, tanpa nutfah yang diletakkan kepada Maryam, yakni proses 
penciptaan Isa As. melalui wasilah kalimat-Nya (perintah-Nya) dengan tiupan dari Jibril. Dan 
Ruh dari-Nya ini bermakna Ruh yang berasal dari perintah Allah yang berubah menjadi 
anak tanpa melalui perantara seorang ayah, Sudah menjadi kebiasaan bagi manusia 
bahwa jika mereka menggambarkan sesuatu yang sangat suci dan bersih, mereka berkata: 
“sesungguhnya dia adalah ruh” maka ketika nabi Isa As. diciptakan tanpa melalui peletakan 
nutfah oleh seorang ayah akan tetapi melalui tiupan Jibril, lalu berkatalah mereka 
bahwasanya Isa As. itu adalah Ruh.  
Adapun kalimat minhu ini berkaitan dengan kalimat yang terhapus yakni kata Ruh, karena 
wujud apapun yang berasal dari sisi Allah, pastilah dia mulia, karena yang menjadikannya 
adalah dzat yang maha tinggi, sekalipun wujud tersebut berupa tiupan dari Jibril, akan 
tetapi hal tersebut berasal dari perintah Allah yang maha tinggi. Dan kalima نم  disini adalah 
kalimat ibtidaiyyah (permulaan) bukan kalimat kalimat tab’idiyyah (bagian) dari Allah SWT 
sebagaimana yang dituduhkan oleh orang-orang Nasrani. 
 Ruh bermakna rahmat sebagaimana Pada surah Yusuf ayat 87, kalimat   Ruh ini 
berubah bentuk menjadi rauh, sebagaimana ayat berikut:  

نَوْرُفِكٰلْا مُوَْقلْا  َّلااِ  gِّٰا  ِحوَّْر  نْمِ  سsُـیْاَ۟ی  ھَّٗناِۗ◌ لاَ  gِّٰا  ِحوَّْر  نْمِ  اوُْسsـیْاَ۟ت  لاَوَ  ھِیْخَِاوَ  فَُسوُّْی  نْمِ  اوُْسَّسحََتَف  اوُْبھَذْا  َّينَِبیٰ   
Wahai anak-anakku, pergi dan carilah berita tentang Yusuf beserta saudaranya. Janganlah 
kamu berputus asa dari rahmat Allah. Sesungguhnya tidak ada yang berputus asa dari 
rahmat Allah, kecuali kaum yang kafir.” 
 Menurut Arraghib Al Ashfahany dalam kitab beliau Mufrodat fi Gharib Al Qur’an 
bahwa kata Ruh dan Rauh (baik dibaca dengan dhammah maupun fathah) pada 
hakikatnya iya berasal dari satu kata, yang menjelaskan tentang makna An Nafs (jiwa).19   
 Sehingga dalam hal ini Syekh menerangkan bahwa konteks ayat ini merupakan 
pesan dari Ya’qub As. kepada anak-anaknya yang akan pergi ke Mesir untuk tidak 
berputus asa terhadap rahmat Allah SWT. Kata ِحوَّْر   pergi disini, diterjemahkan oleh 
Syekh sebagai rahmat. Sebagaimana yang beliau sebutkan: 

 فلاخب ةفوخمو ةلوھجم امھلاح نإف نیماینب ھیخأو فسوی رابخأ ضعب اوملعتسا يأ ھِیخَِأوَ فَُسوُی نْمِ اوُسَّسحََتَف اوُبھَذْا َّينَِب ای
 نم يأ ،ءارلا مضب« الله حور نم» ةداتقو نسحلا أرقو .ھلضفو الله جرف نم اوطنقت لا يأ gَِّاِ حوْرَ نْمِ اوُسَأیَْت لاوَ لیبور لاح
 ھللإا نأ ناسنلإا دقتعا اذإ لاإ لصحی لا ىلاعت الله ةمحر نم سأیلا نلأ( ٨٧) نَورُفِاكلْا مُوَْقلْا َّلاإِ gَِّاِ حوْرَ نْمِ سَُأیَْی لاُ ھَّنإِ ھتمحر
 ملاع ریغ وأ لامكلا ىلع رداق ریغ

(Wahai anak-anakku, pergilah kamu, carilah berita yusuf dan saudaranya) yakni carilah 
berita tentang Yusuf dan saudaranya Bunyamin karena keadaan keduanya masih 
misteri dan mengkhawatirkan berbeda dengan keadaan Rubel (dan jangan kamu 
berputus asa dari rahmat Allah) yakni jangan kamu berputus asa dari rahmat Allah dan 

	
19	Ar	Raghib	Al	Ashfahany,	Al	Mufrodat	Fi	Gorib	Al	Qur’an	(Damaskus,	Beirut:	Daarul	Qolam,	2021).	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 106 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

karunia Allah yang akan melenyapkan kesusahan dan kesulitanmu. Al Hasan dan 
Qatadah membacanya dengan Ra yang di-dhammahkan-kan menjadi Ruhillah yakni 
rahmat Allah (sesungguhnya tidak berputus asa dari rahmat Allah kecuali kaum yang kafir) 
karena sesungguhnya berputus asa dari rahmat Allah bila yang bersangkutan meyakini 
bahwa tuhan yang berkuasa untuk melakukan hal yang sempurna atau tidak 
mengetahui segala informasi, atau Dia kikir, maka mengakibatkan pelakunya kafir. 
Dengan demikian dapat disimplkan bahwa berputus asa itu tidak terjadi kecuali pada 
diri orang yang kafir.20 
 

 
Kesimpulan 

Dari pembahasan dan analisa yang telah dilakukan dan sebagian dikomprasikan 
dengan penafsiaran yang lain, maka eksistensi ruh dalam pandangan syaikh Nawawi al 
Bantani dapat disimpulkan bahwa ruh bermakna Jibril a.s. yang datang kepada Nabi Isa 
a.s. sebagaimana yang terdapat dalam al Qur’an surah al Baqarah ayat 85 dan 253. Ruh 
bermakna sumber kehidupan sebagaimana yang diuraikan al Qur’an surah An Nisa ayat 
171. Kalimat ruh ini berubah menjadi rauh bermakna rahmat sebagaimana yang 
terdapat dalam surah Yusuf ayat 87. 

 
Daftar Pustaka 
Ajat Sudrajat. “Kedudukan Ruh Dalam Pembentukan Karakter Manusia.” Kertas Kerja 

Seminar Nasional Pendidikan Dalam Membangun Karakter Dan Budaya Bangsa, 2011, 
1–12. 

Arsyad, M. Mustamin. Al-Syekh Muhammad Nawawi Al-Jâwi Wa Juhûduhu Fî Al-Tafsîr Al-
Qur’ân Al-Karîm Fî Kitâbihi “Al-Tafsîr Al-Munîr Li Ma`âlim Al-Tanzîl”, Desertasi Doktor 
Pada Universitas Al-Azhar Kairo-Mesir. Kairo, Mesir: Universitas Al Azhar, 2000. 

Ashfahany, Ar Raghib Al. Al Mufrodat Fi Gorib Al Qur’an. Damaskus, Beirut: Daarul Qolam, 
2021. 

Burhanudin, Mamat S. Hermeneutika Al-Qur’an Ala Pesantren (Analisis Terhadap Tafsir 
Marâh Labîd Karya K.H. Nawawi Banten. Cet. 1. Yogyakarta: UII Press, 2006. 

Effendi, Rahmat. “Studi Islam Indonesia: Pendidikan Islam Modern (Kajian Historis 
Perspektif Karel A Steenbrink).” Alhamra Jurnal Studi Islam 2, no. 1 (2021). 
https://doi.org/10.30595/ajsi.v2i1.9989. 

Fansuri, Fuad. “Hakikat Revolusi Mental Dalam Alquran (Analisis Semantik Tagyīr Al-
Nafs) Fuad.” OSF Preprints, 2022. 

Jawi, Nawawi Al Bantani Al. Marah Labid Likasyfil Ma’na Al Qur’an Al Majid. Beirut: Dar Al 
Kutub Ilmiyyah, 1996. 

Lubis, Yasser Muda. “Reforming the Interpretation of Ruh According to Zezen Zainal 
Abidin Bazul Asyhab.,” n.d., 171–94. 

Mufidah, Ida, and Muhammad Fathoni Hasyim. “Menelisik Corak Khas Penafsiran 
Nusantara (Studi Kasus Tafsir Mara>h Labi>d Karya Syaikh Nawawi Al-Bantani).” 
Nun: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir Di Nusantara 7, no. 1 (2021): 141–62. 

	
20	Al	Jawi,	Marah	Labid	Likasyfil	Ma’na	Al	Qur’an	Al	Majid.	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(1), 2024 | 107 
			

Copyright @Iskandar & M. Yusuf Qardlawi  

https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.232. 
Muhammad, Bibit Suprapto. Ensiklopedi Ulama Nusantara Riwayat Hidup, Karya Dan 

Perjuangan 157 Ulama Nusantara. Jakarta: Gelegar Media Indonesia, 2010. 
Muhammad bin Jarir Ath Thabary, Abu Ja’fa. Jaami’ul Bayan ’an Ta’wil Ay Al Qur’an. Daarul 

Al Tarbiyah wa Al turots, n.d. https://shamela.ws/book/43/886. 
Mursalim, Mursalim. “Pemikiran Teologi Ulama Bugis Dalam Tafsir Al-Qur’an Bahasa 

Bugis.” Al-Ulum 18, no. 2 (2018). https://doi.org/10.30603/au.v18i2.552. 
Parhani, Aan. “Metode Penafsiran Syekh Nawawi Al-Bantani Dalam Tafsir Marah Labid.” 

Tafsere 1, no. 1 (2013). 
V.1, Qur’an Kemenag. “Al Quran Kemenag,” n.d. https://quran.kemenag.go.id/. 
Zamakhsyary, Dhofir. Tradisi Pesantren Studi Pandangan Hidup Kyai Dan Visinya Mengenai 

Masa Depan Indonesia,. Jakarta: LP3S, 2011. 
 


